
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

 

 

 

 

 

 

Portraits de revivalistes 

Bibliographies de grands 

hommes et femmes de 

prières du 19ème Siècle 
 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2024 Edition : OES Printing House 

Mission Œuvre du Salut 

Yaoundé – Cameroun 

Tél : (+237) 656 19 53 19 

www.oeuvredusalut.org  

 

 

Tous droits de reproduction et de traduction réservés. 

ISBN : 617-60001-2-453-5 

Imprimé au Cameroun Par OES Printing House 

 

 

 

 

http://www.oeuvredusalut.org/


v 
 

AVERTISSEMENT  
 

Ce livre est strictement interdit à la vente. Il peut être reproduit, 

et traduit dans d’autres langues avec l’autorisation de l’auteur (la 

bibliothèque œuvre du salut), à condition que ce soit à but 

évangélique et dans la gratuité. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

avertissement v 

notes aux lecteurs .......................................................................................... vii 

William Bramwell (1759-1818) ...................................................................... 1 

William Carey (1761-1834) ............................................................................ 5 

Gideon Ouseley (1762-1839) .........................................................................15 

Edward D. Griffin (1770-1837) .....................................................................21 

Daniel Nash (1775-1831) ...............................................................................25 

Edward Payson (1783-1827)..........................................................................51 

Charles Finney (1792-1875) ..........................................................................55 

John Smith (1796-1831) ................................................................................65 

Guillaume Groen van Prinsterer (1801-1876) ..............................................69 

George Müller  (1805-1898) ..........................................................................89 

Alexandre Moody Stuart (1809-1898) .........................................................127 

Andrew Bonar (1810-1892) .........................................................................127 

John Wesley Redfield (1810-1863) .............................................................131 

Robert Murray M'Cheyne (1813-1843) .......................................................135 

Oncle John Vassar  (1813-1878) ..................................................................139 

Alfred Saker (1814-1880) ............................................................................143 

William Burns (1815-1868) .........................................................................145 

Stonewall Jackson   (1824-1863) .................................................................151 

Andrew Murray (1828-1917) .......................................................................155 

William Booth (1829-1912) .........................................................................168 

Hudson Taylor (1832-1905) ........................................................................171 

Charles Haddon Spurgeon (1834-1892) ......................................................201 

Edward McKendree Bounds (1835-1913) ...................................................205 

LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE  par David Smithers .......................205 

Dwight L. Moody (1837-1899)....................................................................209 

Albert Benjamin Simpson (1843-1919) .......................................................235 

Catherine Booth    (1858-1955) ...................................................................239 

Samuel Logan Brengle (1860-1936) ............................................................245 

Amy Carmichael  (1867-1951) ....................................................................249 

file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132696
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132697
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132699
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132700
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132701
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132702
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132703
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132704
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132705
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132706
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132713
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132714
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132715
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132716
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132717
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132718
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132719
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132721
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132722
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132723
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132724
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132734
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132736
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132737
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132739
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132741
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132742
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132743
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/1%20heros%20de%20la%20foi%2019è%20siècle%20modifié.docx%23_Toc177132744


vii 
 

 

NOTES AUX LECTEURS 
 

Le présent travail est un recueil d’hommes et de femmes ayant 

marqué leur génération par leur vie de consécration à notre 

Seigneur Jésus-Christ. 

D’ores et déjà, la Bible comporte un assez grand nombre d’héros 

de la foi, chacun ou plusieurs à la fois ayant impacté leur 

entourage en plusieurs lieux (Israël, Egypte, Babylonie, etc.), et 

dont la lecture et la connaissance de leur marche avec le Seigneur 

des seigneurs est d’une très grande édification comme l’a dit 

l’apôtre Paul dans 1 Corinthiens 10 :11 « Or toutes ces choses 

leur sont arrivées pour servir d’exemples, et elles ont été écrites 

pour notre instruction, nous qui sommes arrivés à la fin des 

âges». Il est donc capital de constater que la Bible à elle seule 

contient le nécessaire pour un véritable éveil en matière 

d’exemples de marcheurs avec Adonaï Yahweh. Il est aussi à 

noter que YHWH le seul Dieu vivant n’a jamais laissé un siècle 

sans visiter la terre au travers d’un de ses prophètes, depuis la 

création du monde jusqu’à nos jours. 

Le chef de l’Eglise Yéhoshoua Mashiah n’a pas cessé d’envoyer 

les apôtres et prophètes après l’époque de l’Eglise primitive 

comme beaucoup le croient, au contraire, le Seigneur Jésus Christ 

a toujours continué de visiter la terre, à manifester sa sagesse 

infiniment variée au travers de l’Eglise qu’il s’est acquise par son 

sang et il le fera jusqu’à ce qu’il enlève son Eglise. Et même après 

cela il se souviendra toujours de son alliance en tendant davantage 

la main à ceux des temps fâcheux, c’est même là la preuve de sa 

toute puissance. C’est à cause de cette fidélité du Seigneur, que 



viii 
 

nous (équipe de la Bibliothèque Chrétienne Œuvre du Salut) 

avons entrepris de recueillir et mettre en ordre l’histoire 

d’hommes et de femmes qui se sont laissés utilisés par Jésus 

Christ pour manifester sa gloire et produire un réveil après ceux 

de l’époque des premiers chrétiens. 

Bien évidemment, le but de ce travail de recueil des héros de la 

foi n’est pas de glorifier ces grands hommes de réveil ou de dire 

aux chrétiens de mettre en eux leur foi, non plus de suivre les 

courants religieux fondés par certains d’entre eux, car bien que 

tous ces hommes et femmes aient marqué leur siècle, il laisse à 

regretter la fin de certains d’entre eux ou de leur ministère [Mieux 

vaut la fin d’une chose que son commencement…Ecclésiaste7 

:8]. Au contraire, nous voulons montrer aux Hommes comment 

notre Dieu est vivant dans tous les âges  et 

que dans votre époque vous pouvez être celui/celle ou ceux par 

qui il peut passer pour répandre son réveil dans votre entourage 

(famille, lieu de service, quartier, village, ville, pays ou continent) 

et s’inspirant de ces héros, leur vie de prière, leur foi, leur 

persévérance, leur faiblesse, leur renoncement, leur amour pour 

Dieu et l’appropriation des intérêts de Dieu au détriment des 

leurs. 

Par la grâce de notre Seigneur nous avons pu faire plusieurs 

recueils sur plusieurs siècles, sur plusieurs continents et dans 

plusieurs pays selon la disponibilité des traces. Le classement 

suivant l’ordre chronologique nous a permis de bien comprendre 

un fonctionnement de Jésus Christ en ce qui concerne les 

rencontres, les contacts entre ses oints et les différentes 

implications. A juste titre nous avons l’exemple de Georges 

Müller dans ces lignes : « Ce fut vers cette époque, après avoir 

reçu l'appel à devenir missionnaire, qu'il logea pendant deux 



ix 
 

mois au fameux orphelinat de A. H. Franke. Bien que ce fervent 

serviteur de Dieu soit mort depuis près de cent ans (en 1727), son 

orphelinat était toujours régi par la même règle qui consistait à 

se fier entièrement à Dieu pour assurer toute subsistance. A peu 

près au moment où George Müller se trouvait à l'orphelinat, un 

dentiste, monsieur Graves, abandonna ses activités 

professionnelles qui lui procuraient un revenu de 7 500 dollars 

par an pour devenir missionnaire en Perse, se fiant uniquement 

dans les promesses de Dieu pour sa subsistance. C'est ainsi que 

George Müller, le nouveau prédicateur, reçut lors de cette visite 

l'inspiration qui le conduisit plus tard à fonder son orphelinat sur 

les mêmes principes ». Bien entendu, il ne s’agit pas d’un recueil 

exhaustif, il sera complété à chaque fois que nous trouverons de 

nouveaux héros de la foi digne d’être ajoutés. Ce travail nous a 

rassuré de la fidélité du Seigneur qui n’a pas changé comme le 

disent les écritures (Hébreux13 :8). Nous avons pu constater que 

toutes les générations ont été visitées par le Seigneur jusqu’à ce 

jour, que toute la Gloire lui revienne. 

Nous croyons et nous prions que la lecture de ce recueil suscite 

en vous un feu pour le réveil et qu’aucun handicap ou tout autre 

raison ne vous empêche d’être un instrument de qualité entre les 

mains de notre Seigneur Jésus-Christ de Nazareth. 

 

            Rodrigue TAMBOU FOKO 

 

 

 

 



x 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

 

 

 

 

 

  Car ainsi parle l'Eternel à la 

maison d’Israël : Cherchez-Moi, 

et vous vivrez !" (Amos 5 :4).  

La vie de William Bramwell est un exemple vibrant de quelqu'un 

qui chercha Dieu en dépit de tout et qui ainsi expérimenta 

véritablement la vie. Animé par un fervent amour pour l’éternité 

dont la vision s'imposait à lui, William Bramwell chercha la face 

de Jésus de tout son cœur. "L'amour qu'avait Monsieur Bramwell 

pour Dieu grandissait continuellement. Les beautés de la sainteté 

enflammaient son âme d'un intense désir de ressembler à Dieu et 

en toutes choses Le glorifier."   

C'est dans une lettre que Monsieur Bramwell écrivit en 1807 que 

nous avons un aperçu des passions motrices qui conduisaient et 

motivaient sa vie et son ministère. Il écrit : "Prie, oh prie, mon 

frère ! Ne quitte jamais, oh non jamais ta coupe de la plénitude de 

Dieu, parce que le temps est bientôt achevé, et si jamais cette 

plénitude devait être perdue, elle serait perdue pour toujours. Je 

suis étonné que nous ne priions pas plus, oui, étonné, que nous ne 

vivions pas chaque moment comme si nous étions au bord du 

monde éternel, et dans l'attente bénie de ce pays glorieux."  

Il écrit encore : "Je suis affligé de ce que mon amour ne soit pas 

plus fort, et de ce que je ne Lui ressemble pas plus. Je languis 

après Sa gloire, et m'effondre devant Lui avec honte. Comment se 

fait-il que l'âme soit d'une telle valeur, que Dieu si grand, l'éternité 

William Bramwell (1759-

1818)     

LA PRIERE FACONNE L’HISTOIRE 

par David Smithers  

 



2 
 

si proche et néanmoins que nous soyons si peu touchés ?"  

William Bramwell cherchait à racheter chaque instant pour le 

Royaume de Dieu. Ainsi il se consacra à la prière et à 

l'intercession littéralement jour et nuit. "Il passait deux, trois, 

quatre, cinq et parfois six heures dans la prière et la réflexion.  

Il entrait souvent dans sa chambre à 9 heures du matin et ne la 

quittait pas avant 3 heures de l'après-midi."  Comme tous ceux qui 

prennent plaisir à de si intenses saisons de prière, Monsieur 

Bramwell avait échangé ses préoccupations personnelles contre 

les préoccupations et les douleurs de Jésus-Christ. Le poids d'un 

monde perdu et d'une Eglise qui survit avec peine l'amena tant de 

fois à genoux dans la prière d'enfantement. "Le Saint-Esprit 

réveilla dans son cœur une grande compassion pour les âmes qui 

périssent. Il voyait des multitudes autour de lui sur le large chemin 

de la destruction, et désirait ardemment les arracher comme des 

tisons du feu." "Il pleurait sur les impénitents et enfantait dans la 

prière avec douleur pour convaincre les contradicteurs. Il 

apportait les terreurs de la Loi et les douces convictions de 

l'Evangile qu'il imprimait sur le cœur de ses auditeurs en les 

pressant instamment à fuir la colère à venir."   

Année après année, le ministère de prière et de prédication de 

Monsieur Bramwell produisait des résultats durables. Les églises 

furent réveillées, les malades guéris et même les plus vils 

pécheurs sauvés. Le succès de Monsieur Bramwell, sans aucun 

doute, fut le fruit de sa faim toujours croissante de plus de Jésus. 

Par la foi, il récolta les récompenses de sa recherche constante et 

intense. Sommes-nous en tant que croyants véritablement affamés 

de plus de Jésus, ou sommes-nous simplement en train de 

proclamer les bénédictions divines du réveil, alors que nous ne 



3 
 

satisfaisons pas aux conditions d'alliance d'un cœur qui Le 

cherche ? Proverbes 2 :3-5 nous rappelle qu'il nous faut élever la 

voix en pleurant pour les richesses de Christ. Recherchons les 

voies de Dieu comme l'argent et comme un trésor caché, et 

ALORS nous serons récompensés par la crainte et la connaissance 

de Dieu. Si nous voulons sérieusement voir une vraie et durable 

visitation du Saint-Esprit, nous devons suivre l'exemple de 

Monsieur Bramwell et consacrer le meilleur de notre temps et de 

notre énergie à rechercher la face de Jésus dans la prière. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

 

 

 

 

 

     

Tout enfant, William Carey avait une véritable passion pour 

l'étude de la nature. Sa chambre était pleine de collections 

d'insectes, de fleurs, d'oiseaux, d'œufs, de nids, etc.  

Un jour, alors qu'il essayait l'atteindre un nid d'oiseaux haut 

perché, il tomba l'un arbre. Lorsqu'il tenta d'y remonter, il tomba 

à nouveau. Il fit une troisième tentative, mais il tomba encore et 

se cassa la jambe. Quelques semaines plus tard, la jambe à peine 

rétablie, William rentra à la maison, le nid à la main. " Tu es 

remonté dans cet l’arbre ? " s'exclama sa mère. "Je ne pouvais 

pas faire autrement. Il fallait que j'aie ce nid, maman " répondit 

l'enfant.   

On dit que William Carey, fondateur des missions modernes, 

n'était pas doué d’une intelligence supérieure et qu'il ne 

possédait aucun des dons qui : fascinent les hommes. 

Cependant, ce fut cette capacité à persévérer, avec un courage 

indompté et indomptable, qui le poussait à terminer tout ce qu'il 

entreprenait, qui fut le secret du succès merveilleux de sa vie.   

Lorsque Dieu l'appela pour accomplir une tâche, il s'y tint 

fermement, jour après jour, mois après mois, et année après 

année jusqu'à ce qu'il la mène à son terme. Il laissa le Seigneur 

se servir de sa vie, non seulement pour évangéliser pendant 

William Carey (1761-

1834) 
PERE DES MISSIONS 

MODERNES   par Orlando 

Boyer 

 



6 
 

quarante et un ans à l'étranger, mais aussi pour réaliser l'exploit, 

pour incroyable qu'il paraisse, de traduire les Saintes Ecritures 

en plus de trente langues !   

Le grand-père et le père du petit William étaient respectivement 

enseignant et sacristain dans la paroisse de l'Eglise anglicane. 

Ainsi, l'enfant apprit le peu que son père pouvait lui enseigner, 

mais cela ne lui suffisait pas et William continua à s'instruire par 

lui-même.   

A douze ans, il acheta un exemplaire du Vocabulaire latin de 

Dyche et l'apprit par cœur. A quatorze ans, il commença à 

travailler comme apprenti cordonnier. Dans la boutique il trouva 

quelques livres dont il tira profit pour ajouter à ses 

connaissances. Ainsi, il se mit à l'étude du grec. C'est vers cette 

époque-là qu'il commença à se rendre compte qu'il était un 

pécheur perdu et il se mit à étudier sérieusement les Ecritures.   

Peu après sa conversion, à dix-huit ans, il prêcha son premier 

sermon. Après s'être rendu compte que le baptême par 

immersion était biblique et apostolique, il quitta la confession à 

laquelle il appartenait. Il empruntait des livres pour étudier, et 

en dépit de sa pauvreté, il en acheta quelques-uns d'occasion. 

L'une de ses méthodes pour accroître ses connaissances dans les 

autres langues consistait à lire tous les jours la Bible en latin, en 

grec et en hébreu.   

A vingt ans, il se maria. Cependant, les membres de l'église où 

il prêchait étaient pauvres et Carey dut continuer son métier de 

cordonnier pour gagner sa vie. La paire de chaussures fabriquée 

par William Carey, que Monsieur Old, son patron, exposait dans 

sa boutique témoignait de l'habileté du jeune homme.   

Ce fut à l'époque où il enseignait la géographie à Moulton que 

Carey lut le livre intitulé Les voyages du capitaine Cook, et Dieu 

révéla ainsi à son âme la condition abjecte des païens qui 



7 
 

vivaient dans l'ignorance de l'Evangile. Dans son atelier de 

cordonnier, il fixa au mur une grande mappemonde qu'il avait 

lui-même dessinée avec grand soin. Sur cette carte, il marqua 

toutes les informations qu'il put se procurer ; le chiffre exact de 

la population, la flore et la faune, les caractéristiques des 

indigènes de tous les pays. Tout en réparant les chaussures, il 

levait les yeux de temps en temps pour regarder sa carte et il 

méditait sur les conditions des divers peup1es et la manière de 

les évangéliser. C'est ainsi qu'il entendit de plus en plus 

nettement l'appel de Dieu qui lui demandait de procurer la Bible 

en leur propre langue pour des millions d'hindous.   

La confession à laquelle appartenait William, après avoir 

accepté le baptême par immersion, se trouvait en pleine 

décadence spirituelle. Certains pasteurs étaient bien conscients 

de cela et ils décidèrent de consacrer une heure à prier le premier 

lundi de chaque mois pour demander à Dieu un grand réveil 

dans cette confession. En fait, on espérait un réveil, mais comme 

il arrive souvent, personne ne pensait à la façon dont Dieu 

répondrait.   

En ce temps-là, les Eglises n'admettaient pas l'idée d'aller porter 

l'Évangile aux païens, car elles la considéraient comme absurde. 

Un jour, lors d'une réunion de pasteurs, Carey se leva et suggéra 

de discuter sur le sujet : Le devoir des croyants de répandre 

l'Evangile dans les nations païennes. Le vénérable président de 

la réunion, surpris, se leva et s’écria : "Jeune homme, asseyez-

vous ! Quand Dieu voudra convertir les païens, il le fera sans 

votre aide ni la mienne ".   

En dépit de cet incident, la flamme continua à brûler dans l'âme 

de William Carey. Au cours des années suivantes, il travailla 

sans répit par la prière, les écrits et les discours sur ce même 

sujet : porter le Christ à toutes les nations. En mai 1792, il prêcha 



8 
 

son sermon mémorable sur Esaïe 54 :2,3 : " Elargis l'espace de 

ta tente ; qu'on déploie les couvertures de la demeure : ne retiens 

pas ! Allonge tes cordages et affermis tes pieux ! Car tu te 

répandras à droite et à gauche ; ta postérité prendra possession 

des nations et peuplera des villes désertes ".   

Il parla longuement de l'importance d'attendre de grandes choses 

de Dieu et, ensuite il insista sur la nécessité d'entreprendre de 

grandes œuvres pour Dieu.   

Son auditoire se sentit coupable d'avoir refusé l'Evangile aux 

pays païens, à tel point qu'ils prièrent à l'unisson. On organisa 

alors la première société missionnaire de l'histoire des Eglises 

du Christ, pour prêcher l'Evangile parmi les peuples jamais 

encore évangélisés. Quelques pasteurs comme Brainerd, Eliot et 

Schwartz étaient déjà allés prêcher dans les pays lointains, mais 

sans que les Eglises s'unissent pour les soutenir.   

En dépit du fait que la création de la société des missions était 

due à la persévérance de Carey, celui-ci ne prit pas part à son 

établissement. Cependant, on écrivit à cette époque à son sujet :   

" Voilà Carey, de petite taille, humble, l'esprit serein et constant 

; il a éveillé l'esprit missionnaire dans le cœur de ses frères, et 

maintenant il désire qu'ils sachent qu'il est prêt à partir où on 

l'enverra et qu'il souscrit complètement à tous les plans qu'ils 

formuleront ".  Mais, même après cette victoire il ne fut pas 

facile à William Carey de matérialiser son rêve de porter le 

Christ dans les pays qui étaient plongés dans les ténèbres, bien 

qu'il se soit consacré de toute son âme indomptable à atteindre 

le but que Dieu lui avait fixé.   

L'Eglise où il prêchait ne l'autorisa pas à laisser son ministère et 

ce fut seulement après que les membres de la Société aient rendu 

visite à l'église que ce problème fut résolu. Dans le rapport de 

l'Eglise, on peut lire : " Bien que de son avis, il ne nous paraît 



9 
 

pas bien que celui que nous aimons plus que notre âme même 

nous laisse ".   

Cependant, ce qui le peinait le plus était que sa femme se refusait 

formellement à quitter l'Angleterre avec ses enfants. 

Néanmoins, Carey était si convaincu que Dieu l'appelait à aller 

travailler en Inde que même la décision de son épouse ne put le 

faire hésiter. Il y avait encore un problème qui semblait 

insoluble : l'entrée de tout missionnaire était interdite en Inde. 

Dans de telles conditions, il était inutile de demander le permis 

d’entrée ; c'est ainsi, sans ce document, que Carey et ses amis 

parvinrent à s'embarquer. Malheureusement, le bateau retarda 

son départ de quelques semaines, et peu de temps avant qu'il ne 

lève l'ancre, les missionnaires reçurent l'ordre de débarquer.   

Malgré tous ces contretemps, la Société missionnaire garda 

confiance en Dieu ; elle réussit à trouver de l'argent et acheta un 

passage pour les Indes sur un navire danois. Une fois de plus, 

Carey supplia sa femme de l'accompagner, mais elle persista 

dans son refus et notre héros lui dit en la quittant : " Si je 

possédais le monde entier, je le donnerais avec joie pour avoir 

le privilège de t'emmener, toi et nos chers enfants ; mais le 

sentiment de mon devoir surpasse toute autre considération. Je 

ne peux revenir en arrière sans me sentir coupable en mon âme 

". Cependant, avant le départ du bateau, l'un des missionnaires 

se rendit chez Carey. Grandes furent la surprise et la joie de tous 

quand ils apprirent que celui-ci avait réussi à convaincre la 

femme de Carey d'accompagner son époux. Dieu toucha le cœur 

du commandant du navire qui accepta de l'emmener avec ses 

enfants sans lui faire payer le voyage.  Naturellement, le voyage 

sur un bateau à voile n'était pas aussi confortable que sur les 

paquebots modernes. Malgré les tempêtes, Carey profita de son 



10 
 

temps libre pour étudier le bengali et aider l'un des 

missionnaires à traduire le livre de la Genèse en bengali.   

Pendant la traversée, William Carey apprit le bengali 

suffisamment bien pour pouvoir se faire comprendre des gens. 

Peu après avoir débarqué, il se mit à prêcher et de plus en plus 

nombreux étaient ceux qui venaient l'écouter.   

Carey se rendit compte combien il était nécessaire que le peuple 

dispose d'une Bible dans sa langue maternelle et, sans attendre, 

il entreprit la tâche de la traduire. La rapidité avec laquelle il 

apprit les langues de l'Inde est une source d'admiration pour les 

meilleurs linguistes.   

Personne ne sait combien de fois notre héros perdit courage en 

Inde. Sa femme ne s'intéressait pas du tout aux efforts de son 

mari et devint folle. La plupart des églises avec lesquelles Carey 

entra en contact, le prirent pour un fou ; pendant près de deux 

ans, il ne reçut aucune lettre d'Angleterre. A de nombreuses 

reprises, Carey et sa famille manquèrent d'argent et de 

nourriture. Pour nourrir les siens, le missionnaire devint un 

travailleur manuel et travailla comme ouvrier dans une fabrique 

d'indigo.  Pendant plus de trente ans, Carey fut professeur de 

langues orientales à l'Université de Fort Williams. Il fonda 

également l'Université Serampore pour former les chrétiens qui 

se destinaient au saint ministère. Sous sa direction, l'université 

se développa et joua un grand rôle dans l'évangélisation du pays.   

Une fois installé en Inde, Carey continua les études qu'il avait 

commencées dans son enfance. Non seulement il fonda la 

Société d'agriculture et d'horticulture, mais il créa aussi l'un des 

meilleurs jardins botaniques ; il écrivit et publia le Bortus 

Bengalensis. Le livre Flora Indica, une autre de ses œuvres, fut 

considéré comme une œuvre maîtresse pendant de longues 

années.   



11 
 

Il ne faut pas penser, cependant, que pour Carey, l'horticulture 

était seulement une distraction. Il consacrait également 

beaucoup de temps à enseigner dans les écoles d'enfants 

défavorisés. Mais, surtout, brûla toujours dans son cœur le désir 

de poursuivre l'œuvre de conquête des âmes.   

Lorsque l'un de ses fils commença à prêcher, Carey écrivit : " 

Mon fils, Félix, a répondu à l'appel à prêcher l'Evangile ". Des 

années plus tard, lorsque ce même fils accepta le poste 

d'ambassadeur de Grande-Bretagne au Siam, le père, déçu et 

angoissé, écrivit à un ami : " Félix s'est abaissé jusqu'à devenir 

ambassadeur ! "   

Pendant les quarante et un ans que Carey passa en Inde, il ne 

retourna pas en Angleterre. Il parlait couramment plus de trente 

langues de l’Inde ; il dirigea la traduction des Ecritures dans 

toutes ces langues et se vit confier la tâche ardue de traducteur 

officiel du gouvernement. Il écrivit diverses grammaires 

hindoues et compila d'importants dictionnaires pour le bengali, 

le marathi et le sanscrit. Le dictionnaire bengali comprend trois 

volumes et on y trouve tous les mots de la langue, avec leurs 

racines, leurs origines et toutes leurs significations.   

Tout ceci fut possible parce que Carey tira toujours le meilleur 

parti de son temps, comme on peut le voir d'après ce qu'écrivit 

son biographe : " Il accomplit ces tâches herculéennes sans 

mettre sa santé en péril parce qu'il suivait méthodiquement et 

rigoureusement un programme de travail, année après année. Il 

se changeait les idées en passant d'une tâche à l'autre. Il 

prétendait que l'on perd davantage de temps lorsqu'on travaille 

sans constance et de façon indolente que par les interruptions de 

visiteurs. C'est pourquoi il appliquait la règle d'attaquer sans 

hésiter le travail prévu et de ne laisser absolument rien le 

distraire pendant ses heures de travail ".   



12 
 

Ce qui suit, écrit pour s'excuser auprès d'un ami pour avoir tardé 

à répondre à sa lettre, montre comment il menait à bien plusieurs 

tâches à la fois : "Je me suis levé aujourd'hui à six heures, j'ai lu 

un chapitre de la Bible en hébreu ; j'ai ensuite prié jusqu'à sept 

heures. Puis j'ai assisté au culte domestique en bengali avec les 

serviteurs. En attendant qu'on m'apporte le thé, j'ai lu un peu en 

persan avec un munchi qui m’attendait ; j'ai lu aussi, avant le 

petit déjeuner, un court passage des Ecritures en hindoustani. 

Ensuite, après le petit déjeuner, je me suis installé avec un 

pundite qui m'attendait pour continuer la traduction du sanscrit 

en ramayuma. Nous avons travaillé jusqu'à dix heures. Je suis 

alors allé à l'université où j'ai donné des cours jusqu'à deux 

heures de l'après-midi. De retour à la maison, j'ai lu les épreuves 

de la traduction de Jérémie en bengali, et je venais de finir à 

l'heure du déjeuner. Après le repas, je me suis mis à traduire, 

avec l'aide du pundite qui dirige l'université, la plus grande 

partie du chapitre huit de Matthieu en sanscrit. Cela m'a occupé 

jusqu'à six heures. Ensuite, je me suis installé avec un pundite 

de Telinga pour traduire du sanscrit dans sa propre langue. A 

sept heures, je me suis mis à méditer le message d'un sermon 

que je devais prêcher en anglais à sept heures et demie. Près de 

quarante personnes assistaient au culte, et parmi elles, un juge 

du Sudder Dewany Dawlut. Après le culte, le juge a fait une 

offrande de cinq cents roupies pour la construction d'un nouveau 

temple. Tous ceux qui assistèrent au culte partirent à neuf heures 

; je m'assis alors pour traduire le chapitre onze d'Ezéchiel en 

bengali. J’en terminai à onze heures et maintenant je suis en 

train de t'écrire. Ensuite, je terminerai mes activités de la journée 

par la prière. Il n'y a pas de journée où je puisse disposer de 

davantage de temps, mais le programme varie ".   



13 
 

Lorsqu'il prit de l'âge, ses amis insistèrent pour qu'il réduise ses 

efforts, mais son aversion pour l'inactivité était telle qu'il 

continuait à travailler, même lorsque les forces physiques 

n'étaient plus suffisantes pour soutenir l'énergie mentale 

nécessaire. A la fin, il se vit obligé de rester alité, où il poursuivit 

la correction des épreuves de ses traductions.   

Finalement, le 9 juin 1834, à l'âge de soixante-treize ans, 

William Carey s'endormit dans le Christ.   

L'humilité fut l'une des caractéristiques les plus remarquables de 

sa vie. On raconte que, au faîte de sa renommée, il entendit un 

officiel anglais demander cyniquement : "Le grand docteur 

Carey n'était-il pas cordonnier ?". Carey entendit la question par 

hasard et répondit : " Non, mon ami, il n'était que savetier ".   

Lorsque William Carey arriva en Inde, les Anglais lui refusèrent 

l'autorisation de débarquer. A sa mort, cependant, le 

gouvernement ordonna de mettre les drapeaux en berne pour 

honorer la mémoire d'un héros qui avait plus fait pour l'Inde que 

tous les généraux britanniques.   

On estime que Carey a traduit la Bible pour le tiers des habitants 

du monde de son époque. Un de ses successeurs, le missionnaire 

Wenger écrivit : "Je ne sais pas comment Carey réussit à faire 

même le quart de ses traductions. Il y a vingt ans (en 1855), 

quelques missionnaires, arrivant en Afghanistan pour enseigner 

l'Evangile, se rendirent compte que l'unique version que ce 

peuple comprenait était la pushtoo, traduite à Sarampore par 

Carey".   

Le corps de William Carey repose, mais son œuvre continue à 

être une bénédiction pour une grande partie du monde.  

 

 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

 

 

En 1762, John Wesley fit sa deuxième invasion dans la Ville de 

Galway en Irlande. Inconnu de ce dernier, couché 

confortablement dans son berceau dans un coin du même pays, se 

trouvait un bébé qui, lorsque Wesley aurait cessé ses œuvres, 

commencerait un ministère à peine moins efficace et revêtu du 

même baptême de feu. Gideon Ousely, car c’était là le nom de ce 

gagneur d'âmes revêtu de Dieu, naquit à Dunmore, en Irlande, le 

24 février 1762.   

Sa mère veilla soigneusement à protéger Gideon des idées déistes 

de son père. Elle ordonna au garçon de lui lire la nuit des passages 

des Sermons de Tilotson ou des Pensées de la Nuit (Night 

Thoughts) de Young et de son Jour dernier (Last Day). Le temps 

n'avait pas effacé ces pensées de l'esprit du lecteur.   

Gideon fut d'abord ranimé de son état de perdition par un homme 

qui était un soldat qui combattait dans deux armées en même 

temps - les Gardes du Quatrième Dragon Royal Irlandais (Fourth 

Royal Irish Dragoon Guards) et l'armée du Seigneur.   

Il fut aussi profondément touché par les prédications de John 

Hurley et, sous son ointe exhortation, il rentra dans la grâce. Dans 

sa vingt-neuvième année au milieu du mois de mai 1791, Gideon 

contempla " l'Agneau de Dieu immolé pour lui " et sentit que Dieu 

lui avait enlevé le fardeau et les ténèbres et accordé la paix qu’il 

avait cherchée depuis longtemps.   

À la réunion "Classmeeting", John Hurley lui demanda : "Croyez-

vous que le Seigneur vous a pardonné ?" "Oui," répondit-il, "mon 

Gideon Ouseley (1762-1839) 

Le Wesley Irlandais par Leonard Ravenhill 

 

 

 



16 
 

âme exalte le Seigneur et mon esprit se réjouit en Dieu, mon 

Sauveur."   

Quelque temps après, dans les campagnes irlandaises, alors que 

des bêtes muettes regardaient par-dessus les barrières, on entendit 

les chants de l’âme du prédicateur porté par le cheval, éloquents 

et forts dans ses louanges adressées à Celui qui, comme Wesley 

l’exprimait, " sauva de pauvres âmes hors du feu et effaça leurs 

flétrissures dans le sang de Jésus. "   

Le prédicateur irlandais sur lequel j'écris en ce moment même 

avait seulement un œil. Pourtant, aucun homme possédant deux 

yeux n'a jamais appréhendé plus clairement que ne le fit cet 

homme, partant du décret divin, le fait que les hommes sont 

perdus maintenant et perdus pour toujours à moins de se repentir. 

A ses yeux, les hommes n'étaient pas des hommes, mais des 

esprits enveloppés de chair - des âmes pour qui Christ est mort. Il 

les voyait comme des bijoux potentiels pour le diadème de Christ 

ou comme du carburant pour les flammes de l'enfer.   

Les étincelles volèrent des sabots de son cheval qui volait avec la 

bouche remplie de mousse et les flancs transpirants alors qu’il se 

déplaçait à toute vitesse avec une urgence pitoyable sur ces routes 

irlandaises grossières. On aurait pensé que ce prédicateur avait eu 

une avant-première de l’enfer ou une note secrète expédiée par 

Gabriel lui-même lui disant que la fin de l'âge arriverait dans les 

vingt-quatre prochaines heures. Telle était son inextinguible 

ardeur pour les âmes. Il n'y a aucun doute à ce sujet que cet 

homme béni aurait pu dire : "le zèle de Ta maison me dévore."   

Ni le Paul Revere de l'Amérique, ni le John Gilpin de l'Angleterre 

n’avaient jamais chevauché un cheval avec plus d'ardeur que ce 



17 
 

"Wesley irlandais" comme certains l’appelaient. Il se 

rapprocherait plus par ses caractéristiques du Whitefield de 

l'Angleterre ou du Gilbert Tennent de l'Amérique parmi lesquels 

nous pourrions le classer. Il était leur parent en esprit. Il 

appartenait à la communauté qui enjambe les étiquettes 

ecclésiastiques - la communauté des cœurs brûlants.   

La Cathédrale St Paul de Londres a une impressionnante chaire 

en marbre. Dans sa Chapelle City Road, Wesley avait une belle 

chaire d'acajou poli. Jésus utilisa le rebord d’un puits comme 

chaire. Notre héros eut souvent comme chaire une paire d'étriers 

ou une selle sur le dos découvert d’un cheval.   

Considérez la portée d'un des voyages missionnaires d'Ousely 

baptisés de prière parmi les gens irlandais illettrés dans les 

campagnes sauvages de ce temps-là.  

Regardez ces choses se dérouler. Un prêtre est en train d’attendre 

debout l’arrivée du couple marié avant d’entrer dans l’église. 

Quand le chariot amenant l’heureux couple arrive, notre héros-

prédicateur marche à sa rencontre. Il adresse aux mariés, plein de 

douceur, des avertissements sur l'éternité et, en quelques minutes, 

l’heureux couple, terrassé par la frayeur, se trouve 

involontairement à genoux au sol tandis que l'ardent évangéliste 

prie pour eux. Il continue alors précipitamment son chemin. Sur 

le mur du cimetière, il aperçoit des âmes qui pleurent, hurlent 

épouvantées parce que leur bien-aimé est parti - où ? Il élève sa 

forte voix dans la prière au-dessus de leurs cris qui frigorifient la 

chair.   

Ensuite, observons Ousely sur les lieux publics. C'est la scène 

d'une dernière exécution publique. Des milliers sont rassemblés. 



18 
 

Je crois que c'était notre prédicateur qui monta à l'échafaudage et 

prêcha au criminel tremblant. Après qu'il eut amené l'homme à 

Christ, le prédicateur utilisant l'échafaudage comme chaire, 

bombarda la foule avec les faits de solennité éternelle. Tandis 

qu’il parlait, le corps du mort se balança de l'échafaudage. A la 

vue de la mort, il prêcha aux pécheurs négligents sur la vie 

éternelle. Tandis qu’il leur représentait les chagrins éternels de 

ceux qui meurent sans Dieu et sans espoir, il transforma leurs 

danses en Deuil.   

L’un de ceux qui entendirent Ousely rendre témoignage affirma 

plus tard : "Je regrette que je ne puisse pas reproduire son 

témoignage tel que je l'ai entendu. La solennité et son ardeur 

pleine d’amour dans ses manières, le ton fondant de sa voix, le 

regard rayonnant, la joie reconnaissante, les larmes qui 

coulaient, le caractère passionné de ses appels, ne peuvent pas 

être reproduits sur le papier."   

Gideon effectua plus d’une tournée de prêches en Angleterre. Là, 

comme en Irlande, il vit la puissance manifeste du Seigneur, mise 

en évidence non seulement dans des conversions saisissantes, 

mais aussi dans des phénomènes. Les gens tombaient dans un état 

d’inconscience tandis qu'il prêchait. Certains semblaient comme 

morts et ne répondaient ni à des signes de douce attention, ni aux 

cris ni aux secousses. Peu après, ils "se réveillaient" et entraient 

dans la paix du salut.   

L'âme embrasée fut chassée des lieux publics et raillée depuis la 

chaire. Les prêtres tout comme les Protestants cherchaient 

pareillement à mettre des obstacles sur le chemin de ce croisé qui 

avançait. Mais il pressait de l’avant.  



19 
 

Son esprit était plein de volonté, quoique de temps en temps sa 

chair fût faible. Mais il poursuivait sa route. Des voyages en 

cheval inconfortables, une alimentation grossière, des sommeils 

difficiles et des foules difficiles à vivre dans les lieux publics, tout 

cela exerçait sur lui des contraintes épuisantes. Néanmoins, dans 

sa 75ème année, il prêchait toujours dans la rue et retenait 

l'attention des foules sur les places alors qu’il leur recommandait 

vivement, parfois en anglais et d'autres fois dans un irlandais 

éloquent, mais toujours avec une ardeur passionnée, "de fuir la 

colère à venir."   

Dans sa 76ème année (notez-le bien, prédicateurs) il affirma : "J'ai 

prêché trente-six fois en seize jours." Il rapporta plus tard que "du 

dimanche matin, 27 août, au jeudi matin, 21 septembre, mon 

Seigneur m'a permis de prêcher cinquante-quatre fois à 

l’intérieur et au dehors - non loin de ma soixante-dix-septième 

année !"   

Une année avant son quatre-vingtième anniversaire, Gideon 

Ousely mourut rassasié de sagesse, rassasié d’années, rassasié de 

grâce. Des hommes pieux le portèrent dans son lieu de repos, une 

tombe sur le Mont Jérôme et "là retourna à la mère Terre tout ce 

qui était maintenant terrestre de l’un des meilleurs fils d'Irlande 

que le gazon vert ait jamais recouvert."   

 

 

 

 



20 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Talonnant de près le Premier Grand Réveil d’Amérique, vinrent 

la Guerre française et la Guerre indienne, la Guerre 

d'Indépendance, les fausses philosophies françaises et l’extension 

à large échelle de l'infidélité. Ce fut une période de grand 

découragement pour l'Église d’Amérique. Néanmoins, quand les 

choses semblèrent des plus sombres, les feux du réveil éclatèrent 

de nouveau. Depuis la grossière frontière occidentale du 

Kentucky aux couloirs de Yale et Princeton, le pays soudainement 

parut se consumer uniquement dans la recherche de Christ. Dès 

1790 et durant les 45 années qui suivirent, l'Amérique entra dans 

une ère remarquable appelée " le Deuxième Grand Réveil ".  

Un des géants oubliés de cette période de réveil continu fut 

Edward Griffin. "L'histoire de sa vie semble se coller de près à 

l'histoire d'un réveil ininterrompu ; et il serait peut-être difficile 

de nommer un seul individu dans notre pays depuis les jours de 

Whitefield qui ait contribué à un aussi grand nombre de 

conversions pleines d'espoir." Si Edward Griffin avait vécu à une 

époque antérieure, il aurait certainement été reconnu comme un 

vrai homme de Dieu, cependant il entra dans les champs de la 

moisson de Dieu pendant la saison de printemps du réveil. Il 

surgit brusquement sur la scène au moment précis où tout fut 

Edward D. 

Griffin (1770-1837) 
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE 

par David Smithers 

 

 

 

 

  

  

  

  

   

   



22 
 

préparé par la providence divine et la prière. Le ministère de M. 

Griffin fut béni dès son commencement avec un grand succès.  

Un auditeur de M. Griffin au New Jersey en 1829 nous donne une 

description de ses prédications et de l'amour et du cœur brisé qui 

donnèrent à ces prédications leur puissance. "La plupart du temps 

pendant son sermon, son visage était humecté de larmes et 

pendant presqu’une heure il nous parla avec des paroles d’une 

telle tendresse et si touchantes qu'il semblait que ses auditeurs 

devaient crier dans une agonie de crainte et tout tremblants... Mais 

quelle apogée se fut à la fin ! C'était étonnant de voir comment il 

supporta la tension aussi longtemps et qu'il n'avait pas lâché prise, 

sous l’effet de l’épuisement physique. L'agonie mentale, la 

compassion déchirant le cœur, était suffisantes pour démolir un 

ange ! Quand il se jeta sur ses genoux comme s'il avait été frappé 

sur la tête avec une hache, avec les bras étendus, et des larmes qui 

coulaient sur son visage, il s’écria : ' Oh ! mes amis pécheurs qui 

mourrez, je vous supplie de donner votre cœur au Sauveur 

maintenant. Donnez votre vie à Jésus Christ, ne le remettez pas ! 

Ne quittez pas cette maison sans vous consacrer à Son service, de 

peur que vous ne soyez acculés à crier : ‘la moisson est passée, 

l'été est fini et je ne suis pas sauvé. ' "  

Les instruments d’un véritable réveil sont toujours modelés par 

Dieu dans le lieu secret de la prière. Edward Griffin était toujours 

conscient de son propre besoin d’atteindre le regard quotidien de 

Jésus dans la prière. Décrivant les effets transformateurs de tels 

moments, Monsieur Griffin écrivit : "C’est seulement quand, le 

visage découvert, nous contemplons la gloire du Seigneur que 

nous sommes changés de gloire en gloire. Une image de Dieu 

brillant sur la face de Jésus Christ est la foi qui épure et produit 

de bonnes œuvres. Quand on voit Dieu dans toute la majesté de 



23 
 

Sa gloire, dans l’effroyable pureté de Sa sainteté, le chrétien ne 

peut pas, n'ose pas pécher obstinément. Il désirait avec ardeur la 

pureté universelle avec des gémissements qui ne peuvent pas être 

prononcés. C'est ici la foi ' qui fonctionne par l'amour. ' Sous 

l'influence de ces vues le chrétien sait ce que c’est que d’être 

stimulé à l’action par l'amour de Dieu en Christ..."   

Même devenu un vieil homme, Edward Griffin poursuivit 

toujours un niveau plus grand d'intimité avec Christ. Armé d’une 

plus grande soif pour plus de Jésus, il écrivit, "Je soupire après 

une communion élevée avec Dieu et je prie pour cela, et après des 

affections toujours plus ardentes et plus agréables et douces que 

celles que j’ai ressenties jusqu’à présent." C'est le type de réveil 

dont nous avons besoin, un réveil de notre amour pour Jésus et de 

nos aspirations à Lui. En tant que nation, nos murs sont détruits 

et nos portes sont brûlées par le feu. Cette nation est en train de 

s'effondre de l'intérieur parce que le fondement même de l'Église 

a dérapé. Ce n’est plus Christ seul qui est tout-suffisant pour tous 

nos besoins. Jésus a perdu de loin Sa prééminence parmi ceux-là 

mêmes qui revendiquent Son nom. La brique et le mortier de nos 

méthodes charnelles n’ont pas réussi à réparer les brèches 

spirituelles de nos murs. Combien de temps essayerons-nous en 

vain de réparer nos murs extérieurs tandis que la maison de prière 

de Dieu se trouve toujours négligée et en ruines ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

 

 

 

 

 

"Vous dirai-je comment il est mort ? 

Il priait de plus en plus ; il prenait la  

carte du monde devant lui, et priait, et survolait les différents 

pays et priait pour eux, jusqu’à ce qu’il expire dans sa 

chambre, en priant. Homme béni ! Il fut la réprimande des 

impies, et des enseignants charnels et non-croyants ; mais il 

fut le préféré du Ciel, et un prince triomphant de la prière." - 

Charles Finney  

Daniel Nash exerça pendant six ans le ministère de pasteur dans 

une petite église d’une ville perdue de New York, et voyagea 

pendant sept années supplémentaires jusqu’à sa mort avec un 

évangéliste itinérant qui était sa cible de prière. Autant que nous 

le sachions, il n’exerça jamais son ministère en dehors de la 

région du Nord de New York à l’époque où une bonne partie de 

celle-ci était bordée par la frontière. Sa tombe se trouve dans un 

cimetière oublié sur un chemin de boue derrière une grange où la 

vente aux enchères de bétail se pratiquait. Son église n’existe plus 

(…). Aucun livre ne raconte l’histoire de sa vie ; on n’a retrouvé 

aucune photographie ni aucun journal intime, ses descendants 

(s’il y en a) sont introuvables, et ses messages sont passés dans 

l’oubli. Il n’a écrit aucun livre, n’a démarré aucune école, n’a 

dirigé aucun mouvement, et a généralement été perdu de vue.  

Pourtant, cet homme connut deux fois le réveil en tant que 

pasteur, et fut alors l’une des figures clé de l’un des plus grands 

réveils dans l’histoire des Etats-Unis. Sous beaucoup d’angles, il 

Daniel Nash (1775-

1831)   
LE PRINCE VICTORIEUX DE 

LA PRIERE   par J. Paul Reno 

 

 

 



26 
 

fut pour les Etats-Unis ce que Hyde, l’homme de prière, fut pour 

l’Inde. Il est connu presque exclusivement pour son puissant 

ministère de prière.  

Le grand évangéliste, Charles Finney, quitta son ministère 

itinérant au profit du pastorat trois ou quatre mois après la mort 

de cet homme. Finney ne comptait jamais sur sa théologie, ses 

messages, son style de prédication, sa logique, ou ses méthodes 

pour sauver les âmes. Il se confiait plutôt dans la puissance de la 

prière et dans l’œuvre puissante du Saint-Esprit qui en résultait - 

le Saint-Esprit soufflant dans l’audience amenant de fortes 

convictions- afin que les conversions soient profondes. Ceci 

pourrait très bien expliquer que 80 % de ceux qui s’étaient 

convertis dans ses réunions passaient avec succès le test du temps. 

Des années plus tard, Moody suivait un schéma similaire mais 

sans l’appui d’un tel guerrier dans la prière. Il vit peut-être 50 % 

de ses convertis tenir le coup. Aujourd’hui, un évangéliste célèbre 

(bien payé et hautement organisé) a récemment affirmé qu’il 

serait enchanté si 20 % de ses convertis étaient réellement 

convertis. Dans ces jours d’apostasie avec beaucoup de décisions 

mais peu de véritables conversions, avec beaucoup de 

programmes mais peu de prière, avec beaucoup d’organisation 

mais peu d’agonie, il serait sage pour nous de tirer des leçons du 

passé. Daniel Nash est un de nos saints pères dans la foi qui peut 

nous enseigner de telles choses.  

(…) Nous savons tout au plus qu’il naquit le 27 novembre 1775 

et le 11 novembre 1816 à l’âge de 40 ans, il accepta la charge de 

pasteur dans l’Eglise Congrégationnelle-Presbytérienne Stow’s 

Square, dans la petite ville de Lowville (…).  



27 
 

Durant sa première année de pastorat dans cette église unifiée, il 

connut un réveil avec au moins 70 convertis. Un des premiers 

qu’il baptisa était Sally Porter (18 décembre 1816) avec qui il se 

maria en février 1817. Il baptisa cinq de ses enfants avant le 

printemps et sans doute un sixième quelques années plus tard. Il 

fit face aux problèmes typiques dans les églises – contrats brisés 

entre les membres, hérésies concernant la Trinité, etc. – par une 

claire discipline d’église.  

On commença la construction d’un lieu de prière le 7 juin 1819, 

et il fut " consacré au service de Dieu " le 13 décembre 1819 (…).  

Durant la fin de son pastorat et le ministère qui suivit, il y eut un 

deuxième mouvement de réveil (1822) dans lequel plus de 200 

personnes se convertirent.  

Ceci se passa dans une petite ville n’abritant que 308 maisons 

avec une population approximative de 2000 personnes ! Imaginez 

la situation suivante : Dieu bénissant un pasteur rejeté au travers 

d’un tel réveil, et l’église ne faisant aucune démarche pour le 

rétablir dans sa fonction ! A travers tout cela, Dieu était en train 

de briser et de préparer le cœur de l’homme qu’Il s’était choisi 

afin qu’il quitte un ministère public en vue du ministère caché de 

la prière.  

Un tel rejet de la part de ceux qu’il aimait et qu’il avait servis eut 

un effet destructeur sur lui, et, à la fin de l’année 1824, il était si 

touché spirituellement que tout espoir humain d’un quelconque 

ministère de prière semblait impossible. A cette époque-là, 

Charles Finney devait passer une épreuve pour obtenir un 

diplôme de prédicateur, et il témoigne de sa première rencontre 

avec Daniel Nash comme suit :  



28 
 

" A cette réunion au presbytère, je vis pour la première fois le 

pasteur Daniel Nash, qui est habituellement connu sous le nom de 

" Père Nash ". Il était membre du presbytère. Une grande 

congrégation s’était rassemblée pour écouter mon interrogatoire. 

J’arrivai un petit peu en retard, et vis un homme debout devant le 

pupitre en train de parler aux gens, du moins c’est ce que je 

croyais. Je remarquai qu’il me regarda lorsque je rentrai ; et je 

regardai d’autres personnes tandis qu’elles me laissèrent passer 

dans les allées. Dès que j’atteignis mon siège et que je commençai 

à écouter, je remarquai qu’il priait. J’étais surpris de le voir jeter 

des regards partout dans la maison comme s’il était en train de 

parler aux gens, alors qu’en fait il priait Dieu. Evidemment, cela 

ne ressemblait pas à mes yeux à de la prière, et il était à cette 

époque-là en fait dans un état très froid et rétrograde. "  

Après cette réunion, Nash fut atteint d’un sérieux cas 

d’inflammation des yeux. Pendant plusieurs semaines, il dut être 

gardé dans une chambre sombre où il ne put ni lire ni écrire. 

Pendant ce temps, " il se donna lui-même presque entièrement à 

la prière. Il eut une terrible remise en question de toute son 

expérience chrétienne ; et aussitôt qu’il fut capable de lire, avec 

un double voile noir devant ses yeux, il se jeta corps et âme dans 

l’enfantement pour les âmes. "  

Ses efforts ne prirent pas la forme d’une évangélisation 

personnelle ou de prédication en vue de l’évangélisation. Au lieu 

de cela, il commença un des plus grands ministères 

d’évangélisation dans la prière jamais enregistré dans les annales 

de l’histoire. Cet ancien prédicateur rejeté et brisé s’adonna à un 

enfantement qui influencerait les personnes de prière jusqu’à ce 

jour.  



29 
 

Le travail d’évangélisation de Charles Finney commença dans la 

région d’Evans Mills, à New York, et là Daniel Nash se mit à la 

tête de l’œuvre par le biais de son ministère spécial de prière. 

Quand Daniel Nash arriva, Finney affirma :  " Il était rempli de la 

puissance de la prière. " Les deux hommes furent conduits à 

conclure un partenariat qui ne prit fin qu’avec la mort de Daniel 

sept années plus tard. Leur objectif était exprimé simplement dans 

une lettre comme suit :  

"Quand Monsieur Finney et moi avons commencé notre course, 

nous ne pensions pas le moins du monde à aller parmi les 

ministères. Notre plus haute ambition était d’aller là où il n’y avait 

ni ministre ni réformation et d’essayer d’aller chercher les brebis 

perdues, dont personne ne se préoccupait. C’est ce que nous avons 

commencé à faire et le Seigneur a fait prospérer… Mais nous 

n’entrons dans la paroisse d’aucun homme à moins d’en recevoir 

un appel… Nous avons assez de place pour travailler et 

travaillons suffisamment pour en faire. "  

L’équipe d’évangélisation fonctionnait sur la base de la prière 

comme préparation essentielle à l’évangélisation d’une région. 

Cette idée était si forte que Finney envoyait souvent Nash dans 

une région afin de préparer le lieu et les gens à sa venue. Souvent, 

cela prenait 3 ou 4 semaines de prière avant que la région ne fût 

prête. Examinons un petit peu plus en détail comment une telle 

chose était accomplie.  

Quand Dieu montrait l’endroit où une réunion devait être tenue, 

le Père Nash se faufilait doucement dans la ville à la recherche de 

deux ou trois personnes qui entreraient dans une alliance de prière 

avec lui. Quelquefois, il avait avec lui un homme ayant un 

ministère de prière similaire, Abel Clary. Ensemble, ils 



30 
 

commençaient à prier avec ferveur pour que Dieu agisse dans la 

communauté. Leonard Ravenhill nous en fait le récit suivant :  

" J’ai rencontré une vieille dame qui m’a raconté une histoire sur 

Charles Finney qui a constitué pour moi une source de défi 

pendant des années. Finney alla à Bolton pour un temps de 

ministère, mais avant qu’il ne commençât, deux hommes 

frappèrent à la porte de la modeste petite maison de campagne de 

la dame, pour demander à être logés. La pauvre femme parut 

perplexe, car elle n’avait pas de place supplémentaire pour les 

loger. Finalement, pour environ 25 cents par semaine, les deux 

hommes qui n’étaient personne d’autre que les Pères Nash et 

Clary, louèrent une sombre et humide cave pendant toute la durée 

des réunions de Finney (au moins deux semaines), et là, dans cette 

cellule qu’ils avaient eux-mêmes choisie, ces partenaires de prière 

combattirent les forces des ténèbres. « Un autre témoignage relate 

la chose suivante :  

" A une certaine occasion, alors que je me rendais en ville pour y 

démarrer un réveil, une dame qui tenait une auberge me contacta. 

Elle me dit : " Frère Finney, connaissez-vous un certain Père Nash 

? Ce dernier avec deux autres hommes ont été dans mon auberge 

ces trois derniers jours, mais ils n’ont pas mangé une seule 

bouchée de nourriture. J’ai ouvert la porte et j’ai jeté un coup 

d’œil à l’intérieur parce que je les entendais gémir, et je les ai vus 

face contre terre. Ils ont été dans cette posture pendant trois jours, 

couchés à plat ventre sur le sol et gémissant. J’ai pensé que 

quelque chose d’horrible leur était arrivé. J’ai eu peur d’entrer et 

je n’ai pas su quoi faire. Pourriez-vous s’il vous plaît venir pour 

vous occuper d’eux ? "  



31 
 

« « Non, ce n’est pas nécessaire ", répondit Finney. " Ils ont juste 

un esprit d’enfantement dans la prière. " "  

Un autre témoignage donne le compte-rendu suivant :  

" Charles Finney réalisait si profondément le besoin du travail de 

Dieu dans toutes ses réunions qu’il avait l’habitude d’envoyer le 

pieux Père Nash en avance pour prier afin que la puissance de 

Dieu tombe pendant les réunions qu’il devait tenir. "  

Non seulement Nash préparait les communautés à la prédication, 

mais il continuait aussi dans la prière pendant les réunions.  

" Souvent Nash n’assistait pas aux réunions, et quand Finney 

prêchait, Nash priait pour un revêtement de l’Esprit sur lui. 

Finney déclara : " Je m’adonnais entièrement à la prédication, et 

le frère Nash se consacrait presque continuellement à la prière. " 

Souvent, tandis que l’évangéliste prêchait à des multitudes, Nash, 

dans quelque maison de proximité se jetait face à terre dans 

l’agonie de la prière, et Dieu répondait par l’effet des merveilles 

de Sa grâce. Malgré tout le juste mérite octroyé à Finney pour ce 

qui était fait, c’étaient les hommes de prière qui tenaient la corde. 

Les larmes qu’ils avaient versées, les gémissements qu’ils avaient 

poussés sont écrits dans le livre des chroniques des choses de 

Dieu. "  

Il est dit de Finney que " son équipe d’évangélisation était 

constituée de partenaires de prière, qui allaient avant lui pour 

chercher le Seigneur dans quelque lieu éloigné. Et lorsque Finney 

prêchait, le Père Nash et Monsieur Clary étaient cachés quelque 

part en train de prier pour lui. Il est peu étonnant ainsi que des 



32 
 

villes aient été remuées et qu’une grande moisson des âmes 

récoltée. " Ce concept d’équipe d’évangélisation constituée 

d’hommes de prière a été pratiquement perdu dans ces jours où 

abondent les organisateurs, les promoteurs, les grands noms, etc. 

De tels hommes de prière non seulement soutenaient le ministère 

de Finney, mais expliquent la puissance de sa prédication et les 

résultats durables.   

Charles Finney pouvait toujours compter sur le Frère Nash 

lorsqu’un obstacle se présentait lors d’une réunion. Une telle 

occasion survint une fois à Gouverneur où quelques " jeunes 

hommes semblaient se tenir debout comme un rempart pour 

empêcher le progrès de l’œuvre. "  

" Dans cet état de choses, le Frère Nash et moi-même (Finney), 

après nous être consultés, décidâmes que cette chose devait être 

surmontée par la prière et que l’objectif ne pouvait pas être atteint 

d’une autre manière. Ainsi donc, nous allâmes nous retirer dans 

un bosquet pour nous consacrer à la prière jusqu’à ce que nous 

obtenions la victoire, et que nous sachions avec confiance 

qu’aucun pouvoir que la terre ou l’enfer pourraient interposer, ne 

serait autorisé, de façon permanente, à arrêter le réveil. "  

Toutefois, il y a des moments où la confiance gagnée dans la 

prière requiert l’action, et nous étions dans un tel moment. Le 

Frère Nash était de nature un homme tranquille, et dans la 

pratique quelqu’un qui restait en dehors de l’attention publique. 

Mais la confiance dans la prière peut changer les choses si Dieu 

le conduit. Voici le récit que fit Finney même de ce qui survint 

lors d’un culte après que la victoire eut été emportée dans la 

prière.  



33 
 

" La maison où se déroulait la réunion était pleine. Vers la fin de 

la réunion, le Frère Nash se leva, et s’adressa à la compagnie des 

jeunes gens qui s’étaient assemblés main dans la main pour 

résister au réveil. Je crois qu’ils étaient tous là, et ils étaient assis 

l’esprit résolument tourné contre l’Esprit de Dieu. L’atmosphère 

était si solennelle qu’ils auraient pu réellement tourner en ridicule 

ce qu’ils entendaient et voyaient, et cependant leur air effronté et 

inflexible était apparent aux yeux de tous.   

" Frère Nash s’adressa à eux avec un très grand sérieux, et leur fit 

remarquer la culpabilité et le danger de l’itinéraire qu’ils étaient 

en train de prendre. Vers la fin de son intervention, il s’anima en 

devenant infiniment expressif, et leur dit : ‘Maintenant, écoutez-

moi, jeunes gens ! Dieu va vous rompre le cou dans moins d’une 

semaine, soit en convertissant certains d’entre vous, soit en en 

envoyant certains en enfer. Il accomplira la chose de façon aussi 

certaine que le Seigneur est mon Dieu !’ Il se tenait debout devant 

un banc d’église sur lequel il brandit sa main de haut en bas de 

telle sorte que le banc trembla. Il se rassit immédiatement, baissa 

la tête, et gémit de douleur.  

" L’atmosphère dans la maison était aussi silencieuse que la mort, 

et la plupart des personnes avaient la tête courbée. Je m’aperçus 

que les jeunes hommes étaient agités. En ce qui me concerne 

personnellement, je regrettais de ce que le Frère Nash ait été allé 

aussi loin. Il s’était lui-même engagé à ce que, soit Dieu reprenne 

la vie de certains d’eux, et les envoie en enfer, soit qu’Il en 

convertisse certains, dans l’intervalle d’une semaine. Pourtant, le 

mardi matin de la même semaine, le meneur de ce groupe de 

jeunes hommes vint me trouver, l’âme dans la plus grande 

détresse. Il était entièrement disposé à se soumettre ; et dès que je 

vins pour le presser, son cœur se brisa comme en enfant, il 



34 
 

confessa ses péchés, et manifestement se donna lui-même à 

Christ. Il dit ensuite : " Que dois-je faire, Monsieur Finney ? " Je 

répondis : " Allez immédiatement trouver tous vos jeunes 

compagnons, et priez avec eux, et exhortez-les immédiatement à 

se tourner vers le Seigneur. " Il fit ainsi ; et avant la fin de la 

semaine, pratiquement tout, si ce n’est tout, ce clan de jeunes 

hommes, avait placé leur espoir en Christ. "  

Il ne fait aucun doute que l’inquiétude " excessivement 

déterminée " de Finney par rapport au fait " que son coéquipier 

ait été allé trop loin " en prenant en main le problème d’une façon 

aussi audacieuse, fut calmée par une réponse si rapide (du 

dimanche soir au mardi matin). Il n’eut jamais besoin de 

prononcer des paroles d’avertissement ou de correction à " cet 

homme de prière. "  

Le ministère de prière de Nash le rendait " aussi remarquable dans 

son caractère à sa façon que Finney lui-même. " L’importance 

d’un tel ministère sur le ministère et le succès de Finney ne peut 

pas être surestimée. " Finney dépendait plus des prières des Pères 

Nash et de Clary pour faire descendre un réveil du Saint-Esprit 

que sur sa propre logique implacable. Nous sommes si habitués à 

la condition laodicéenne de l’Eglise que l’influence toute 

pénétrante de la prière au temps de Finney nous surprend. " 

Parlant du grand réveil à Rochester, " Finney déclara que 

l’élément clé qui déverrouilla les Cieux dans ce réveil était la 

prière de Clary, Père Nash, et d’autres gens anonymes qui se 

mirent eux-mêmes dans une attitude de prostration devant le trône 

de Dieu et Le supplièrent de déverser une effusion divine. "  



35 
 

Si l’on considère que les âmes étaient sauvées et la culture 

même de la région qui était transformée dans un réveil aussi 

profond, l’on ne devrait aucunement être surpris que ces co-

ouvriers aient été persécutés. Une forme de persécution vint 

des ministères jaloux, une autre de ceux ayant d’autres 

convictions doctrinales, et une autre des perdus. De fausses 

déclarations étaient envoyées aux journaux par ses ennemis. 

Nash écrivit une lettre datée du 11 mai 1826, dans laquelle il 

décrivit certaines des oppositions rencontrées. Cette lettre dit 

en particulier :  

" L’œuvre de Dieu avance en puissance dans certains endroits 

malgré de terribles oppositions. Monsieur Finney et moi 

avons été à la fois pendus et brûlés en effigie. Nous avons été 

fréquemment dérangés dans nos réunions religieuses.  

Quelquefois les opposants font du bruit dans la maison de 

Dieu ; d’autres fois, ils se rassemblent autour de la maison et 

l’assaillent à coups de pierre ou tirent des coups de feu. Il y a 

presque autant d’écrits, d’intrigues et de mensonges et des 

bruits mensongers qui courent à notre encontre qu’à la veille 

d’une élection présidentielle. Oh, quel monde ! Combien il 

hait la vérité ! Combien peu enclin est-il à être sauvé ! Mais 

je crois que l’œuvre va se poursuivre. "  

Dans cette lettre, il mentionne le fait qu’il a été avec Finney 

pendu et brûlé en effigie. Voici comment l’événement est 

rapporté :  

" Dansant au-dessus de vos têtes, se trouvaient deux figures 

distordues suspendues à des cordes. Dès que les torches les 



36 
 

touchèrent, elles s’effilochèrent en flammes et la foule explosa en 

hurlements dans une joie absolue. Etait-ce une scène de 

lynchage… une émeute raciale ? Pas le moins du monde. Il 

s’agissait d’un rassemblement religieux. Les créatures 

carbonisées qui brûlaient dans l’air représentaient l’expression de 

l’opposition publique à la prédication et à la prière de la plus 

grande équipe d’évangélisation d’Amérique. Charles Grandison 

Finney et son partenaire de prière, Père Nash, venaient tout juste 

d’être brûlés en effigie. Les prédicateurs tout comme les brûleurs 

de bancs avaient uni leurs forces contre les deux hommes qui 

firent plus de choses en faveur d’un réveil triomphant que 

n’importe quelle autre paire dans l’histoire de l’Amérique. "  

Les ennemis du réveil considéraient Nash comme un véritable 

partenaire à plein temps de Finney dans l’œuvre. Ils redoutaient 

et haïssaient sa prière au moins autant que la prédication de 

Finney.  

Le réveil le plus connu de cette période de l’histoire américaine 

fut celui qui survint à Rochester, à New York. On considère que 

plus de 100 000 personnes se convertirent réellement durant ces 

réunions. Nash et Clary dirigèrent une équipe de prière avec 

l’assistance d’autres personnes. Ces deux hommes se 

ressemblaient tellement dans leur prière que l’un est souvent 

décrit pour expliquer l’autre. Une telle prière fervente dans 

l’agonie de l’âme amena des soupirs qui pourraient sembler 

étranges à nos yeux aujourd’hui. Nos gentilles prières 

accomplissent si peu, et évidemment elles nous coûtent si peu. 

Finney écrivit :  



37 
 

" Je n’ai jamais connu des personnes transpirant jusqu’au sang ; 

mais j’ai connu une personne qui priait jusqu’à ce que le sang 

coule de son nez. Et j’ai connu des personnes qui priaient jusqu’à 

ce qu’elles soient mouillées de sueur, en plein milieu de l’hiver le 

plus froid. J’ai connu des personnes qui priaient pendant des 

heures, jusqu’à l’épuisement de leurs forces avec l’agonie de 

l’âme. De telles prières remportaient la victoire avec Dieu. Cette 

agonie dans la prière était répandue à l’époque de Jonathan 

Edwards, durant les réveils qui survinrent alors. " Durant les 

réunions à Rochester, il y a plusieurs récits nous relatent l’agonie 

de l’âme que ces deux hommes expérimentaient quand ils priaient 

jour et nuit. Certains comptes rendus mentionnent Nash, d’autres 

Clary, d’autres encore les deux. Il semble qu’ils étaient ensemble 

dans le jeûne et la prière la plupart du temps, pleurant et criant à 

Dieu. Quelquefois ils s’allongeaient à plat ventre sans avoir de 

forces pour se relever. Leur souci pour les pécheurs en perdition 

amenait une grande détresse dans leur pensée et leur âme. Ils 

gémissaient sous le poids du fardeau, ils mettaient en péril leur 

santé et abandonnaient le confort afin que la bataille dans les lieux 

célestes soit gagnée. Parfois, " ils se tordaient de douleur et 

gémissaient dans l’agonie " sur les âmes. Dieu honora leur cœur 

accablé par le fardeau des âmes et envoya le réveil. Ils avaient 

prié dans le secret et Dieu répondit publiquement. " Pratiquement 

tout le monde dans la ville se convertit. Le seul théâtre de la ville 

fut transformé en une misérable étable, le seul cirque en usine de 

savon et de bougies, et les bars et tavernes fermèrent. "  

Oswald J. Smith explique l’importance de tels efforts dans la 

prière durant le ministère de Finney :  

" Il prêchait toujours dans l’attente de voir le Saint-Esprit 

soudainement répandu. Jusqu’à ce que cela n’arrive, peu de 



38 
 

choses (sinon rien) étaient accomplies. Mais dès l’instant où 

l’Esprit descendait sur les gens, Finney n’avait rien d’autre à faire 

que de les diriger vers l’Agneau de Dieu. Ainsi il vécut et trempa 

pendant des années dans une atmosphère de réveil. "  

Nous refusons de nous adonner à de tels efforts et ne devrions pas 

nous étonner du manque de puissantes convictions divines. N’est-

ce pas fort étrange que nous n’ayons aucun problème avec les 

gens qui se dépensent et s’usent la santé dans le sport par pur 

plaisir, dans le travail pour l’argent, dans la politique pour le 

pouvoir, et dans les programmes pour les œuvres charitables, 

mais que nous pensions que ce soit du fanatisme que de prier 

autant pour les âmes ? Nous mourrions pour la liberté nationale, 

mais jamais pour l’avancement du Royaume de Dieu. Est-ce si 

étonnant que nous voyions si peu Dieu agir puissamment ? Nash 

priait jusqu’à ce qu’il dût " aller au lit absolument malade, de 

faiblesse et sous le coup de l’évanouissement, sous la pression. " 

Le monde n’a aucun problème avec une telle consécration sauf 

quand il s’agit de la prière pour les âmes. Pourquoi est-ce que cela 

devrait être une chose étrange pour l’Eglise ?  

Finney nous parle de cette relation entre la prière intense et la 

prédication efficace. En parlant de Nash, il écrivit :  

" J’ai connu des chrétiens qui étaient en agonie lorsque le 

ministère allait se tenir devant la chaire, de peur que sa pensée ne 

soit enveloppée d’un nuage, ou que son cœur ne soit froid, ou 

qu’il n’ait aucune onction, et qu’ainsi qu’aucune bénédiction ne 

vienne. J’ai travaillé avec un homme de cette sorte. Il priait 

jusqu’à ce qu’il obtienne l’assurance dans son esprit que Dieu 

serait avec moi dans la prédication, et quelquefois il priait jusqu’à 



39 
 

devenir lui-même malade. J’ai connu le temps où il avait été dans 

les ténèbres pendant une période, alors que les gens se 

rassemblaient, et son esprit était rempli d’anxiété, et alors il 

retournait encore et encore à la prière, jusqu’à ce que finalement 

il rentrât dans la pièce le visage placide en disant : " Le Seigneur 

est venu, et Il sera avec nous. " Et je ne crois pas que je l’aie 

jamais vu se tromper. "  

Nash avait une grande confiance dans un Dieu qui entendait et 

répondait à la prière. Il ne se satisfaisait pas de s’arrêter de prier 

à moins que Dieu ne répondît dans une grande puissance. La 

prière jour et nuit, de grands combats et une santé affaiblie étaient 

le prix à payer pour que Dieu puisse agir avec puissance. Cela eut 

pour résultat l’ouverture des cieux, une puissance glorieuse, le 

salut des âmes, et la glorification de Dieu. Cela pourrait bien 

expliquer pourquoi 80 % des convertis de Finney tinrent debout 

sans jamais rétrograder. Cela peut aussi expliquer pourquoi moins 

de 20 % des convertis d’aujourd’hui demeurent fermes en Christ 

plus de deux ou trois ans.  

Nous avons vu l’importance de la vie de prière de Nash à travers 

différents événements et résultats. Observons maintenant de plus 

près ses principes et ses concepts.  

PRIERE PRIVEE  

" Quelqu’un a demandé à Finney quel genre d’homme ce Père 

Nash était. " Nous ne le voyons jamais ", disaient-ils. " Il n’assiste 

à aucune des réunions. "   

Finney répondit : " Comme tous ceux qui prient beaucoup, Père 

Nash est une personne très discrète. " Montrez-moi une personne 



40 
 

qui parle toujours et je vous montrerai un chrétien qui ne prie 

jamais beaucoup. "  

La majorité des prières pour ceux qui étaient ainsi utilisés doit être 

faite en privé. Ils ne recherchent ni les regards, ni les oreilles des 

hommes, mais plutôt les oreilles de Dieu. Ils recherchent une 

chambre secrète pour être seuls avec Dieu. Nash utilisait une 

cave, une pièce dans une auberge, une maison à proximité, ou un 

bosquet rempli d’arbres où il pouvait déverser son cœur à Dieu 

seul ou avec seulement quelques autres ayant un fardeau et un 

cœur similaires. James A. Stewart insiste sur ce point : " Comme 

dans le cas de " Hyde, le Prieur " et de Père Nash, il se peut que 

ce soit une vie d’isolement éloignée du public chrétien en vue du 

ministère d’intercession. "  

FERVEUR DANS LA PRIERE  

Bien qu’il priât en privé, il priait cependant souvent avec une telle 

ferveur que d’autres prenaient conscience de sa prière. Ce n’était 

pas dans ses intentions, mais c’était simplement le résultat d’une 

âme accablée profondément par le poids du fardeau. La dame de 

l’auberge remarqua ses gémissements alors qu’il priait. Ses 

ennemis affirmaient " qu’il lui était impossible de prier en secret 

puisque, qu’il aille dans sa chambre secrète ou dans les bois, il 

priait avec une telle véhémence qu’on pouvait l’entendre à 

presque un kilomètre à la ronde. " Même si ce qui précède 

constitue une exagération de sa pratique normale, il existe un 

témoignage d’une telle occurrence :  

" Lors du réveil à Gouverneur (dans lequel la grande majorité des 

habitants, d’après Finney, se convertit), Nash se levait très tôt et 



41 
 

allait dans les bois pour prier. " C’était un de ces clairs matins ", 

disait Finney, " où il était possible d’entendre des bruits à une 

grande distance. " A environ un kilomètre de là vivait un homme 

inconverti qui s’arrêta soudainement en entendant une voix prier. 

Il fut capable de distinguer que c’était la voix de Nash, et cela 

amena sur lui un sentiment de la réalité de la religion tel qu’il ne 

l’avait jamais ressenti auparavant ; il n’expérimenta aucun 

soulagement jusqu’à ce qu’il le trouve en Christ. "  

LISTE DE PRIERE  

Une liste organisée et systématique des personnes et des sujets de 

prière représente un outil classique des guerriers de la prière 

efficace. La préparation de nos temps de prière, le listage de nos 

requêtes et la profondeur dans la prière aident à établir un 

ministère qui ait de la valeur. Cela nous permet aussi de nous 

réjouir d’exaucements à la prière grâce à des preuves écrites.  

Nash utilisait une telle méthode :  

" Nash avait une puissance remarquable dans la prière et avait 

l’habitude de se constituer une " liste de prière " comprenant des 

personnes pour lesquelles il priait quotidiennement en secret pour 

la conversion… Les exaucements de ses prières semblaient 

quelquefois presque miraculeux, car il ne réduisait pas sa " liste " 

aux noms des personnes dont il pensait qu’elles pourraient être 

atteintes par le réveil, mais les cas les plus inflexibles et 

improbables faisaient partie de ses sujets de prière, ce qui eut des 

résultats véritablement étonnants. "  

Finney dit de Nash et de sa liste de prière : " Ayant prié avec lui 

et l’ayant entendu prier dans des réunions, je trouvais que son don 



42 
 

de prière était merveilleux et sa foi presque miraculeuse. " Nash 

priait pour ces sujets non seulement chaque jour, mais encore 

plusieurs fois dans la journée.  

Un autre problème des listes de prière est lié au fait de connaître 

la volonté de Dieu concernant les personnes à mettre sur la liste 

de prière. Marcher selon les apparences, c’est marcher par la vue 

et non par la foi. Être capable de croire Dieu concernant le salut 

d’une personne requiert d’être dirigé par Dieu quant aux 

personnes à mettre sur la liste. Nash semblait spécialement 

sensible dans ce domaine, puisqu’il mettait des noms selon qu’il 

se sentait dirigé, même s’il semblait que ces personnes fussent les 

candidats les plus improbables au salut. Finney, décrivant Nash et 

sa liste, dit :  

" La pleine vérité sur le sujet, c’est que l’Esprit conduit un homme 

à prier ; et si Dieu conduit un homme à prier pour un individu, 

nous pouvons inférer à partir de la Bible que Dieu a pour projet 

de sauver cet individu. Si nous constatons, en comparant notre 

état d’esprit avec la Bible, que nous sommes conduits par l’Esprit 

à prier pour un individu, nous avons de bonnes preuves de croire 

que Dieu est disposé à le bénir. "  

Un exemple de la prière de Nash au bénéfice d’une personne peu 

propice au salut est souvent repris dans divers livres et présenté 

pour montrer la puissance de la prière. En voici un récit fait par 

Finney avec ses propres mots :  

" Dans une ville située dans la partie Nord de cet état, où il y avait 

un réveil, il y avait un certain homme nommé D. qui était un 

opposant des plus violents et des plus outrageux. Il tenait une 



43 
 

misérable taverne au coin du village et avait l’habitude de proférer 

des jurons à une fréquence désespérée dès qu’il se trouvait des 

chrétiens dans le champ de son écoute, dans le but de blesser leurs 

sentiments. Il commença à se plaindre des rues qui respectaient le 

réveil, et sa maison devint le refuge de tous les opposants au 

réveil. Un des jeunes convertis vivait presque de l’autre côté de la 

route où il était ; et il me dit qu’il avait l’intention de vendre sa 

maison, ou de l’abandonner, pour déménager loin du voisinage, 

parce que chaque fois qu’il sortait et que D. le voyait, ce dernier 

pointait le nez pour injurier, maudire et dire tout ce qu’il pouvait 

en vue de l’offenser. Il n’avait été, je crois, à aucune de nos 

réunions. Bien sûr, il ignorait les grandes vérités de la religion et 

méprisait toute l’entreprise chrétienne.  

" Père Nash nous entendit parler de ce Mr D. comme un " cas dur 

", et il était très peiné et en proie à une grande détresse pour 

l’individu. Il mit immédiatement son nom sur sa " liste de prière 

". Le cas pesait dans son esprit quand il dormait et quand il était 

éveillé. Il continua à penser à l’homme impie et à prier pour lui 

pendant des jours. De cette manière, l’Esprit de Dieu conduit des 

chrétiens individuels à prier pour des choses pour lesquelles ils ne 

prieraient pas à moins d’être dirigés par l’Esprit, et ainsi ils prient 

pour des choses " selon la volonté de Dieu ".  

" Peu de jours après cela, un soir alors que nous tenions une 

réunion dans une maison remplie de monde, qui rentra soudain 

sinon ce notoire D. ? Son entrée créa une réaction considérable 

dans l’assemblée. Les gens craignaient qu’il ne soit venu pour 

créer des perturbations. La peur de lui et l’aversion pour lui 

étaient devenues très générales parmi les chrétiens, je pense ; de 

telle sorte que, lorsqu’il rentra, quelques personnes se levèrent et 



44 
 

partirent. Je connaissais son caractère, et gardais l’œil sur lui. Très 

vite, je commençai à me réjouir de ce qu’il n’était pas venu pour 

exprimer son opposition mais qu’il était dans une grande angoisse 

d’âme. Il s’assit et se tortillait sur sa chaise, et était très mal à 

l’aise. Il se leva vite, et tout tremblant me demanda s’il pouvait 

dire quelques mots. Je lui dis qu’il le pouvait. Il commença alors 

à faire une de ces confessions avec un cœur brisé comme je n’en 

avais presque jamais entendue. Sa confession semblait couvrir 

tout le domaine lié à la façon dont il traitait Dieu, les chrétiens, le 

réveil, et tout ce qui était bon.  

" Ceci laboura profondément la jachère dans le cœur de beaucoup. 

C’était le plus puissant moyen qui puisse être utilisé, à ce moment 

précis, pour donner une impulsion à l’œuvre. D. sortit vite et 

professa un espoir, abolit toutes les festivités (y compris l’alcool) 

et les choses profanes de son bistrot ; et à partir de ce jour-là, aussi 

longtemps que je demeurais là, et je ne sais pas combien de temps 

la chose dura, une réunion de prière était tenue dans son bistrot 

presque tous les soirs. "  

Un tel récit démontre la puissance de Nash dans la prière par le 

biais de l’utilisation de sa liste.  

PRIER AVEC D’AUTRES  

Comme cela a été mentionné précédemment, Nash recherchait 

habituellement quelques autres personnes pour l’aider à porter la 

charge à chaque endroit où il allait pour se consacrer au ministère 

de la prière.  

De nombreuses fois, il eut comme partenaire Abel Clary qui était 

pareillement doué et exercé dans la prière. Le fait de prier 



45 
 

ensemble multiplie la puissance de la prière : " Un seul en 

chassera mille et deux mettront dix mille en fuite. " Les efforts de 

plusieurs personnes ayant un tel fardeau pour la victoire 

accroissent grandement la puissance de la prière.  

CIBLER DANS LA PRIERE  

La prière forte doit être la prière efficace. Il doit y avoir un effet 

désiré. Cet effet doit être défini et clair pour celui qui prie. Cet 

effet remplira l’esprit du saint et sera la cible de sa pensée, de sa 

préoccupation et de sa prière. La prière dispersée dans des 

directions générales sera de peu de valeur. Une liste constitue un 

point de départ dans ce sens, toutefois les sujets sur la liste doivent 

être ciblés un par un si nous voulons voir des résultats. Ecoutons 

Finney décrire la méthode de Nash à ce propos :  

" J’ai fait la connaissance d’un individu qui avait l’habitude de 

tenir une liste de personnes pour lesquelles il avait une 

préoccupation particulière ; et j’ai eu l’opportunité de connaître 

une multitude de personnes auxquelles il devint ainsi intéressé, 

qui furent immédiatement converties. Je l’ai vu prier pour des 

personnes sur sa liste lorsqu'il était littéralement dans une agonie 

à leur sujet ; et je l’ai vu quelquefois chercher une autre personne 

pour l’aider à prier pour un tel. Je l’ai vu se cramponner ainsi dans 

son esprit à un individu possédant un caractère endurci, débridé, 

qui ne pouvait pas être atteint d’une façon ordinaire. "  

Une telle prière requiert un effort mental qui tende vers l’effet 

désiré avec une vraie bataille dans l’âme. Se mouvoir d’un 

véritable fardeau vers une foi solide requiert souvent le chemin de 

l’agonie de l’âme. Nous nous replions trop souvent sur le 



46 
 

fatalisme, l’indifférence, ou alors nous reportons la responsabilité 

sur les perdus. Avant que 

nous n’obtenions la 

bénédiction désirée, il nous 

faudra sans doute lutter avec 

acharnement dans la prière. 

Ceci se situe sur un plan 

beaucoup plus éloigné que le 

domaine physique. Il se peut 

que ces luttes dans l’âme et 

dans l’esprit produisent plus 

que de la fatigue dans le 

domaine physique. Mais 

l’agonie du corps n’est que le 

résultat d’une telle prière, et 

non pas une partie intégrante 

d’elle. Certains voudront 

contrefaire cette lutte de l’âme par des manifestations physiques. 

Cela peut tromper l’homme mais une telle hypocrisie n’est 

d’aucun secours dans le tribunal des Cieux.  

PRIERE DE LA FOI  

Nash était convaincu que nous sommes responsables de la 

destinée des âmes. Il ressentait que Dieu nous a confié de grands 

outils, et leur utilisation ou leur non utilisation serait un objet 

sérieux pour lequel nous aurons à rendre compte à Dieu. Son 

ministère de prière avait incorporé ce principe comme une 

prémisse fondamentale. Il était méprisé par ceux qui soutenaient 

une position plus fataliste. Il écrivit en réalité une lettre à ce sujet 

peu avant sa mort. La seule partie de sa lettre qui ait survécu, à 

notre connaissance, est un ensemble d’extraits reproduits dans un 



47 
 

livre attaquant sa position. Nul ne sait avec quelle fidélité ils 

représentent sa position, mais en tout cas, ils nous en donnent 

quelques aperçus et quelques points à méditer :  

" Depuis que vous êtes ici, je pense à la prière – particulièrement 

à la prière pour le Saint-Esprit et pour Sa venue. Il me semble que 

j’ai toujours limité Dieu à cette requête… Je n’ai jamais senti le 

besoin, jusqu’à ce que vous nous quittiez, de demander 

sérieusement à Dieu qu’Il fasse descendre toute l’influence de 

l’Esprit ; non seulement sur les individus, mais aussi sur un 

ensemble de gens, sur toute une région, sur tout un pays et sur le 

monde entier. Samedi, je me suis résolu à faire cela, et le diable 

était très furieux contre moi, hier, à cause de cela.  

Maintenant je suis convaincu que c’est mon devoir et mon 

privilège, et le devoir de chaque chrétien quel qu’il soit, de prier 

pour une aussi grande effusion du Saint-Esprit que celle qui est 

survenue le jour de la Pentecôte, et même une plus grande. Je ne 

sais pas pourquoi nous ne demanderions pas que la plus grande et 

la plus entière influence de l’Esprit descende, et demandant dans 

la foi, nous ne verrions pas le plein exaucement… Je crois que je 

n’ai jamais demandé aussi librement le Saint-Esprit pour toute 

l’humanité. Mon corps est dans la douleur, mais je suis heureux 

en mon Dieu… Je viens juste de commencer à comprendre ce que 

Jésus voulait dire quand Il a dit : " Toutes choses que vous 

demanderez dans la prière, en croyant, vous les recevrez. "  

" J’ai eu envie un petit peu de prier pour que je sois débordant du 

Saint-Esprit, que je meure dans l’opération, et que j’aille alors au 

Ciel ; mais Dieu sait. "   



48 
 

A notre connaissance, il s’agit là des dernières paroles conservées 

de Daniel  

Nash. Remarquez son humilité. Entendez son fardeau. Considérez 

si le Réveil de 

Fulton Street des années 1850 a été un réveil de prière spontané 

comme on l’a souvent pensé. Les jeunes de l’époque de Nash ont 

été les initiateurs, sans doute, du plus grand réveil de prière de 

l’histoire.  

Nous arrivons maintenant à la scène de sa mort. Dans le petit 

village de Vernon lors du glacial hiver d’un mois de décembre 

dans un état au Nord de New York, où la température descend 

souvent en-dessous du zéro, Daniel Nash continue son ministère 

de prière. Charles Finney nous relate les activités domestiques de 

son coéquipier :  " Un grand homme me dit : " Oh, je meurs du 

manque de force pour prier ! Mon corps est écrasé, le monde est 

sur moi, et comment est-ce que je peux me retenir de prier ? " J’ai 

connu cet homme qui allait se coucher absolument malade, pétri 

de faiblesse et d’évanouissement, sous la pression. Et je l’ai connu 

quand il priait comme s’il voulait faire violence au Ciel, et alors 

j’ai vu la bénédiction venir dans la prière aussi clairement que si 

cela m’était révélé, de sorte que personne ne pouvait pas plus en 

douter que si Dieu avait parlé des cieux. Vous dirai-je comment 

il est mort ? Il priait de plus en plus ; il prenait la carte du monde 

devant lui, et priait, et survolait les différents pays et priait pour 

eux, jusqu’à ce qu’il expire dans sa chambre, en priant. Homme 

béni ! Il fut la réprimande des impies, et des enseignants charnels 

et non-croyants ; mais il fut le préféré du Ciel, et un prince 

triomphant de la prière. "  



49 
 

Ainsi, il entra dans la gloire sur ses genoux le 20 décembre 1831, 

à l’âge de 56 ans. Son corps est enterré près de l’endroit où il fut 

pasteur dans le cimetière de cette ancienne église, avec une petite 

pierre désignant l’endroit.  

Peut-être que Dieu est sur le point de lever d’autres personnes 

dans un ministère similaire dans ces jours de grands besoins. Cher 

lecteur, allez-vous en considérer le coût, le besoin et l’opportunité 

? Allez-vous vous consacrer à un ministère de prière selon que 

Dieu vous conduit et vous rend capable ?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

 

 

 

 

 

   

    

 

E. M. Bounds dans son petit livre 

devenu un classique "Puissance 

Par la Prière", écrivait : 

 "Ce dont l'Église a besoin aujourd’hui, ce ne sont pas une plus 

grande ou une meilleure machinerie, ni de nouvelles 

organisations, ni davantage de nouvelles méthodes, mais des 

hommes que le Saint-Esprit peut utiliser - des hommes de prière, 

des hommes puissants dans la prière."   

Edward Payson fut précisément un tel homme ; un homme 

puissant dans la prière. " Il priait sans cesse et ne se sentait en 

sécurité nulle part, sinon au trône de la grâce. On peut dire qu'il 

avait étudié la théologie sur ses genoux. La plupart de son temps, 

il le passait littéralement prostré avec sa Bible ouverte devant lui 

et plaidant la promesse : "Je vous enverrai le Consolateur et 

quand l'Esprit de Vérité sera venu, Il vous conduira dans toute la 

vérité." " Le conseil de Payson à ses collègues ministres était : 

"La prière est la première chose, la deuxième chose et la 

troisième chose nécessaires pour un ministre. Alors priez, mon 

cher frère, priez, priez." Il a bien été dit que le secret du ministère 

d’Edward Payson consistait dans le fait qu'il priait beaucoup dans 

le secret. Les rainures sur le plancher de sa chambre témoignent 

de ce fait. À côté du lit de Payson où se trouvaient de profondes 

rainures sur le plancher fait de bois dur, c’étaient là que ses 

Edward Payson 

(1783-1827)   
LA PRIERE FACONNE 

L'HISTOIRE   par David 

Smithers 

 

 



52 
 

genoux s’étaient appuyés à plusieurs reprises dans des temps 

d’enfantement dans la prière.   

En lisant le journal de "Payson le Prieur", nous sommes touchés 

par ses aspirations de cœur et son tendre amour pour Jésus et les 

perdus. Le 4 janvier 1807, il écrivit : "J’ai bénéficié d’un esprit 

de prière qui a dépassé toute mon expérience passée. Je fus dans 

une grande agonie et luttai tant pour moi que pour les autres avec 

une grande puissance. Dieu parut incliner le ciel pour descendre 

et ouvrir tous Ses trésors, m'offrant tout ce que voulais."   

Le 29 janvier : "Je n'avais jamais ressenti de tels soupirs après 

Dieu ou un tel désir de partir pour être avec Christ. Mon âme eut 

soif de plus de pleine communion avec mon Dieu et Sauveur. Je 

ne me sens pas maintenant satisfait comme je l’étais des 

manifestations de la présence divine, mais me sens toujours 

affamé et languissant." Le 18 février : "Dieu m’a accordé d'être 

couché aux pieds de Jésus et de les laver avec les larmes de 

contrition. Aucun plaisir que j'ai jamais trouvé dans la vie 

chrétienne n'est supérieur à cela." Le 28 février : "Dieu m’a 

accordé de vivre un grand élargissement dans la prière. Il me 

sembla être transporté hors de moi jusque dans la présence de 

Dieu."   

Comme tous les vrais hommes de prière, Payson comprit le besoin 

de la vraie humilité. "C'était le fardeau de ses prières secrètes 

qu'il pût être délivré de l’orgueil, des ambitions propres, de la 

prédication centrée sur lui-même au lieu de Christ Jésus, le 

Seigneur." Par l'humilité et la prière fervente, il était toujours 

porté par l’espoir de voir une fraîche vague de réveil. "Les réveils 

qui eurent lieu sous l’effet de son œuvre furent nombreux et 

caractérisés par une profondeur et une puissance rarement 



53 
 

observées." Souvent, la congrégation de Payson fut accablée du 

sentiment de la présence et de la puissance de Christ et amenée 

irrésistiblement aux larmes. Le journal de Monsieur Payson rend 

témoignage de la puissance et de la nécessité de la prière pour le 

réveil. Le 27 septembre : "Dans la soirée, Dieu m’accorda une 

grande foi et la ferveur dans la prière. C’était comme si Dieu ne 

voulait rien me refuser et je luttai pour des multitudes d'âmes et 

ne pus pas m'empêcher d'espérer qu'il y aurait le réveil ici." Le 

28 septembre : "Dieu m’accorda le plus grand degré de liberté et 

de ferveur dans l’intercession pour les autres. Il me sembla être 

dans les douleurs de l’enfantement avec de pauvres pécheurs et 

je ne pouvais pas m'empêcher d'espérer que Dieu est sur le point 

de faire quelque chose pour Sa gloire et le bien des âmes." En 

l’espace de quelques jours, "Payson le Prieur" vit ses prières 

exaucées par une fraîche œuvre de puissance de réveil.   

Le 23 avril 1808, Edward Payson écrivit : "Mon cœur sembla sur 

le point d’éclater à cause de ses aspirations à la sainteté." De 

telles aspirations à la pureté du cœur, à la puissance de réveil et à 

la personne de Jésus sont les marques d'une vie chrétienne saine 

et normale. L’absence de ces précieuses choses dans l'Église 

moderne révèle une vie chrétienne nominale. Trop de ce qui est 

aujourd'hui appelé l'Église est inapte à vivre ou mourir. Le 

chrétien nominal est inapte à faire face à notre époque possédée 

par les démons ou au trône du jugement de Christ à venir. En 

vérité, le besoin le plus grand de l'Église est celui d’hommes et de 

femmes puissants dans la prière. Nous avons besoin d'hommes et 

de femmes qui prieront et languiront après le réveil. Seigneur, fais 

de nous un peuple priant. 

 

 



54 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 
 

 

 

 

 

 

 

  

    
  

Avocat de formation, il achète une Bible à cause des citations à la 

loi mosaïque dont font référence ses textes de loi. La Bible 

l'intéresse, et il se rend compte qu'il doit changer s'il veut aller au 

bon endroit après sa mort. Il se rend compte immédiatement que 

les plus grands obstacles dans sa vie pour son salut sont l'orgueil 

et la crainte des hommes. Cette crainte se manifestait par sa 

honte de lire la Bible et de prier en public. Il se convertit deux 

ans après le barreau, à genoux dans un boisé. Après sa 

conversion, il est surpris de ne plus sentir de culpabilité comme 

avant. Il essaie de se rendre anxieux à cause de son état de 

pécheur, mais la paix qui l'habite surpasse tout.  

Après son expérience de conversion, il retourna à son bureau, et 

pendant ses dévotions il eut une vision du Seigneur. Il rencontra 

Christ face à face. Il pleura à chaudes larmes comme un enfant. 

Après cette vision, il reçut ce qu'il appellera lui-même : un 

puissant baptême du St-Esprit. C'est une expérience qu'il 

n'avait pas cherchée, et dont il n'avait même jamais entendu 

parler. Il pleura bruyamment à cause de la joie et de l'amour qu'il 

ressentit. Il finit par crier : Seigneur, je ne peux plus le supporter. 

Je mourrai si cela continue. Cette expérience fut interrompue par 

un membre de la chorale qui fut alarmé par le bruit de ses pleurs, 

et supposant qu'il souffrait de douleur, cette personne fut confuse 

Charles Finney 

(1792-1875)    
Charles Finney : évangéliste qui 

fut le 2ème grand initiateur du 

deuxième grand réveil 

américain. 

 



56 
 

lorsque Finney lui répliqua qu'il n'était pas en douleurs mais 

tellement joyeux qu'il craignait d'en mourir. En dépit de cette 

expérience, Finney alla se coucher sans l'assurance ferme que ses 

péchés avaient été pardonnés, ou qu'il était pleinement accepté 

par Dieu. Ce fut une nuit sans sommeil. Le lendemain matin, 

lorsque le soleil pénétra dans sa chambre, ce fut comme un 

emblème de la lumière dans son âme. Il recommença à pleurer de 

joie. À ce moment-là, il sentit un doux reproche du Seigneur parce 

qu'il avait douté de sa miséricorde. À partir de ce moment, il n'y 

eut qu'une pensée qui domina l'esprit de Finney. Il sentit que Dieu 

voulait qu'il prêche l'Évangile, et qu'il devait commencer 

immédiatement. Lorsqu'un client vint lui rappeler qu'il avait son 

cas à défendre ce matin-là, Finney lui dit que maintenant il 

défendait la cause de Christ, et qu'il devait se chercher quelqu'un 

d'autre. Celui-ci, au lieu de se chercher un autre avocat, (cet 

homme était un diacre de l'église) régla immédiatement sa cause, 

et se mit immédiatement à prier et à œuvrer pour le salut des 

hommes. Finney sortit tout de suite de son bureau pour aller parler 

de religion avec ses amis et associés. Durant cette journée, il parla 

avec plusieurs personnes, et presque tous commencèrent une 

vie chrétienne active. Pendant la soirée, sans invitation, les gens 

se réunirent pour prier. La maison était pleine, mais personne ne 

semblait vouloir débuter la réunion. Sans qu'on le lui demandât, 

Finney leur raconta sa conversion. Aussitôt qu'il eut terminé, le 

pasteur confessa qu'il avait péché en limitant la puissance de 

Dieu, et en décourageant le peuple pour qu'ils ne prient pas pour 

Finney. À partir de ce moment, il y eut des réunions à l'église tous 

les jours, et cela pendant plusieurs semaines. De son côté, Finney 

se dévoua avec succès pour obtenir la conversion des jeunes gens 

qu'il avait auparavant éloignés du Seigneur. Un puissant réveil 

se manifesta dans plusieurs villages, et Finney prit l'habitude 



57 
 

d'aller dans une certaine maison, tous les matins, pour prier. Il 

persuada aussi un grand nombre de membres de l'église, ainsi que 

leur pasteur, de se joindre à lui pour ces dévotions matinales. 

Lorsqu'ils se relâchaient dans leurs présences à ces réunions, 

Finney faisait le tour de leurs maisons pour les réveiller et leur 

rappeler leur privilège et leur devoir. Cependant, l'assistance 

baissa de plus en plus, jusqu'à ce qu'un certain matin il n'y ait plus 

que le pasteur à ses côtés. À ce moment-là, il eut une autre vision 

similaire à celle qu'il avait eue auparavant. Il fut saisi par la 

pensée, qu'alors que la nature proclamait haut et fort les louanges 

de Dieu, l'homme, quant à lui, objet suprême de son amour, 

demeurait silencieux. Au même moment, une lumière semblait 

l'entourer comme la clarté du soleil mais provenant de toutes 

les directions. Finney déclara que cette expérience lui fit 

connaître la lumière qui a aveuglé Paul sur le chemin de Damas. 

Il commença alors à pleurer bruyamment à la grande surprise du 

pasteur à côté de lui qui n'avait pas vu cette lumière. Ce genre 

d'expérience se répéta fréquemment durant les premières années 

de sa conversion. Il craignait toujours de les raconter à d'autres 

parce qu'il ne pouvait pas les décrire adéquatement. Sa recherche 

de Dieu était si intense que si quelque chose venait interrompre 

sa relation intime avec Dieu, il lui était alors impossible de se 

reposer, d'étudier où d'obtenir quelque satisfaction que ce soit 

avant de s'être réconcilié avec son maître.  

Contrairement à beaucoup d'autres hommes et femmes de Dieu, 

Finney avait beaucoup de qualités naturelles. Son corps était fort 

et en santé, ses mouvements étaient gracieux et son apparence 

inspirait le respect. Sa voix était celle d'un grand orateur. Il aimait 

la musique et il chantait bien. On se rappelait encore de ses cours 

de musique après plusieurs années. Il était un excellent cavalier, 

un chasseur habile, ainsi qu'un marin expérimenté. Son goût pour 



58 
 

la littérature était raffiné et peu de gens pouvaient l'égaler dans la 

lecture des pièces de Shakespeare. Lorsqu'il fit la demande pour 

être pasteur presbytérien on lui suggéra d'aller au séminaire. Il 

refusa toutefois parce qu'il ne voulait pas être soumis à la même 

éducation que ceux qu'il côtoyait. Puisqu'il ne voyait que peu de 

fruits dans la vie des pasteurs autours de lui, il ne croyait pas que 

la même éducation lui ferait du bien. On lui appointa donc deux 

pasteurs pour superviser ses études personnelles. Il passa ses 

examens avec succès. Lorsque le comité presbytérien vota 

unanimement pour accorder une licence de prédicateur à Finney, 

c'était beaucoup plus pour des raisons politiques qu'une 

acceptation personnelle du candidat. Selon les exigences de ce 

comité il leurs présenta deux sermons écrits. Ceux-ci furent 

probablement les seuls qu'il écrivit de sa carrière, à une exception 

près. Après son ordination, il débute une série de réunions à 

Evans Mills, ce qui attira plusieurs personnes. Tous s'en 

réjouissent sauf Finney. À la fin d'une réunion il leur dit qu'il ne 

prêchera plus dans cette église à moins qu'ils décident d'agir 

comme des chrétiens et de servir leur Sauveur. Il leur demande de 

se lever s'ils acceptent. Personne ne se lève. Il les avertit du 

danger qu'il y a à demeurer dans une telle attitude et qu'il leur 

prêchera un dernier sermon le lendemain soir. Ils sortent tous avec 

un air indigné. Il ne reste avec Finney et un diacre baptiste qui ne 

fait pas partie de cette congrégation. Il dit qu'il est d'accord avec 

ses méthodes. Ils décident alors de prier et jeûner pour la réunion 

du lendemain. Cette réunion était remplie de gens qui 

cherchaient Dieu avec ferveur et un réveil se produisit dans la 

ville.  

On demanda à Finney de prêcher dans un autre secteur qui était 

reconnu pour son abondance de péchés. En toute innocence, 

Finney prêcha sur la destruction de Sodome et de la sortie de Lot 



59 
 

de cette ville. Ce qu'il ne savait pas, c'est que les gens de la région 

surnommaient cette ville Sodome à cause de son état spirituel et 

l'on appelait Lot un homme pieux de cette ville. Pendant la lecture 

et la description du texte en question, la rage montait au cœur de 

plusieurs. Finney plaida alors avec eux pour qu'ils se repentent et 

une profonde conviction tomba sur tous ceux qui étaient présents. 

Avant même que Finney ait fini de parler, la majorité étaient à 

genoux et imploraient Dieu de les pardonner. Ce ne fut pas 

seulement un sursaut d'émotions car toute la ville en ressentie 

l'impact. Cinquante ans plus tard, l'église de ce village était encore 

forte et en santé.  

Un jeune homme qui fut converti dans cette fameuse réunion 

raconte qu'en dépit des textes qui semblaient durs lorsque Finney 

prêchait, son attitude était pleine d'amour et de compassion 

pour ses auditeurs. Celui-ci devint prédicateur et trente ans plus 

tard il témoignait que Finney avait encore exactement la même 

attitude. Peu de temps après ces événements, Finney se maria à 

Lydia Andrews. Celle-ci avait prié pour sa conversion durant sa 

période de rébellion. Il retourna prêcher à l'extérieur laissant 

Lydia dans sa ville natale et espérant la faire venir au bout de 

quelques jours. Toutefois on le demandait partout et en accord 

avec Lydia, elle ne put le rejoindre que plusieurs mois plus tard. 

Pendant les réveils dans ces villes qu'il avait visitées, Finney subit 

beaucoup d'opposition de la part des gens de la ville de 

Gouverneur. Notre évangéliste reçut une révélation au sujet de 

cette ville pendant un temps de prière. Il déclara qu'il devait y 

aller pour prêcher car Dieu ferait un réveil parmi eux. Tout portait 

à croire le contraire mais c'est quand même ce qui arriva. Ce fut 

à partir du réveil de la ville de Gouverneur que l'on commença à 

parler d'un pasteur presbytérien que l'on appelait le père Nash. 

Celui-ci était avancé en âge et il avait le désir de prier pour le 



60 
 

ministère de Finney. Il le devançait dans les villes et priait pour 

les gens. On le critiquait car ses prières s'entendaient de loin peu 

importe où il priait. Un jour, un opposant au réveil l'entendit prier 

de loin et même s'il ne distinguait pas les paroles il présuma que 

les prières étaient à son intention. Cette idée lui fit une grande 

impression et il se convertit.  

Lorsque Finney a commenté plus tard ces réveils, il a mis 

beaucoup d'emphase sur le fait que les gens changeaient 

radicalement. Les nouveaux convertis passaient beaucoup de 

temps dans la prière et les rencontres sociales se transformaient 

en réunions de prière. Finney lui-même devait constamment 

garder l'esprit de prière dans son cœur car s'il en déviait pendant 

une heure il perdait le pouvoir persuasif qu'il avait sur les gens.  

De 1824-1832, ce sera ses 'neuf années de puissance' où Finney 

conduisit des rencontres de réveil dans neuf villes de l'Est des 

États-Unis. Lors de ses réunions à Rochester - New York, il y aura 

1200 convertis dont tous les principaux avocats, médecins et 

hommes d'affaires. Quarante de ces convertis entreront dans le 

ministère. Ce réveil à Rochester eut pour résultat son expansion 

dans 1550 autres villes et villages. Il est intéressant de noter que 

même parmi ceux qui favorisaient le réveil, il y avait des disputes. 

Dans un certain cas, des presbytériens critiquaient des 

méthodistes parce qu'ils tombaient sur le sol et y demeuraient sans 

bouger assez longtemps. Les méthodistes quant à eux critiquaient 

les presbytériens car leurs critiques semblaient opposer le réveil.  

Peu de temps après cette dispute un des membres influents des 

presbytériens tomba à son tour, suivi de plusieurs autres cas. De 

façon surprenante toutefois, ce n'étaient que des presbytériens qui 

tombaient cette fois-ci. Durant sa dernière réunion dans cette 

ville, un de ceux-ci témoigna de la joie qu'il avait ressentie dans 

cet état humiliant. A ce moment toute la congrégation fondit en 



61 
 

pleurs. Finney arrêta de prêcher et contempla le salut de Dieu 

parmi les gens présents durant toute l'après-midi. Les disputes ne 

se limitaient pas aux partisans du réveil et plusieurs essayaient de 

revenir "à la normale". Un sérieux point de litige était les 

émotions manifestées lors des prédications de Finney. Bien que 

celui-ci essayait de les contrôler d'une certaine façon, les 

réactions étaient imprévisibles. En voici un exemple. Un pasteur 

fit venir Finney pour tenir des réunions dans sa ville. Il rassembla 

les membres le plus intelligents et influents. Pendant la réunion, 

Finney se rendit compte que les émotions étaient devenues si 

intenses qu'il était possible qu'un éclatement incontrôlable se 

produise et Finney était déterminé à l'éviter. Il leur parla donc de 

manière aussi calme et paisible que possible, sans excès ni 

passion. Il termina la réunion en les exhortant à rester silencieux 

et à restreindre leurs émotions. A ce moment un jeune homme 

s'évanouit et Finney fit ouvrir les portes et les expulsa dehors. 

Malgré cela, ceux qui étaient convaincus de péchés pleuraient 

bruyamment et on entendait cris. Le lendemain et pendant 

plusieurs jours on lui demanda de rencontrer les gens chez eux 

pour les conduire à la repentance.  

L'onction de persuasion qui le suivait se manifestait même avant 

qu'il prêche. Lorsqu'il visita une certaine usine, son entrée dans le 

bâtiment provoqua une agitation chez les ouvriers et plusieurs 

éclatèrent en sanglots. Le propriétaire, lui-même un inconverti, 

arrêta toutes les opérations, et fit tenir un service religieux pour 

tous les employés. Après quelques jours, presque tous furent 

convertis.  

Malgré ces signes évidents de l'œuvre de Dieu, l'opposition 

continua et augmenta. Un certain groupe se sépara de leur église 

pour en fonder une autre parce qu'ils n'aimaient pas le réveil. 

Finney en fut grandement troublé et il passa beaucoup de temps 



62 
 

dans la prière. Dieu finit par l'assurer qu'Il serait avec lui et qu'il 

le soutiendrait. Ceci lui donna une paix et une confiance 

inébranlable. Ce fut la dernière fois qu'il s'inquiéta à cause de 

l'opposition. Éventuellement après plusieurs années, ce même 

groupe demanda à Finney de leur prêcher la repentance et ils se 

convertirent tous sauf un. Il y eut aussi des pasteurs très influents 

qui s'opposèrent à lui mais ce fut à cause de rumeurs non fondées. 

Plus tard ils se joignirent à sa cause et devinrent eux aussi connus 

pour les réveils qu'ils provoquaient. Après un dizaine d'années de 

réveil et d'évangélisation, la santé de Finney était défaillante. 

C'est alors qu'on lui offrit un poste d'enseignant de théologie au 

nouveau collège Oberlin. Il était déjà pasteur d'une église à New 

York à cause de sa santé. Ce collège était innovateur parce qu'il 

acceptait des étudiants noirs. Le débat sur l'esclavagisme était très 

fervent à ce moment dans cette région.  

Tous ses élèves l’appréciaient et le respectait. Son humilité 

faisait en sorte qu'il reconnaissait ses erreurs devant tous. 

Lorsqu'il leur parlait de l'expiation, tous pleuraient, comme dans 

les réveils.   

 Doctrine :  

 Personne ne peut vivre les expériences de Finney sans recevoir 

aussi l'onction qui l'accompagnait. Toutefois la doctrine qu'il 

prêchait et qu'il vivait sont des parties intégrantes de son œuvre 

que l'on ne peut pas négliger. Voici les trois piliers qui formaient 

la fondation du ministère de Charles Finney :  

1. Repentance 2. Justice 3. Puissance pour évangéliser  

Nous avons vu que dès le début, Finney était conscient de son état 

de pécheur. Il lutta longtemps par ses forces. Lorsqu'il fut 

complètement désespéré il cria et implora le Seigneur de le 

délivrer. C'est à ce moment que Dieu lui accorda la repentance et 

la délivrance. A cause de cette expérience et de son arrière-plan 



63 
 

religieux, Finney ne croyait pas à un "appel au salut". Le fait 

d'appeler à la repentance était vraiment innovateur à cette époque 

parmi cette dénomination. L'attitude théologique générale était 

que l'homme devait attendre que la grâce de Dieu lui accorde la 

repentance. En attendant la personne n'avait qu'à entretenir le 

désir par ses lectures, l'église, ses fréquentations, etc. Finney 

bouscula tout çà en décrivant la perdition des pécheurs, l'amour 

de Dieu et le besoin de repentance. Au début il envoyait les gens 

désireux de se repentir dans une salle à part et il leur parlait 

individuellement. Plus tard, il les fit venir dans des bancs désignés 

ou les faisait lever. Ce n'était que le début du processus. Il faut 

noter que la plupart de ces gens allaient régulièrement à l'église 

sans avoir changer leurs habitudes. Certains étaient très pieux 

mais ne s'étaient jamais repentis.  

 

 

 

 

 



64 
 

 

 

 

 

 



65 
 

 

"Je suis une âme brisée ; oui, réellement je suis un homme 

insatisfait ; non pas pour moi-même, mais à cause des autres. 

Dieu m'a donné une telle vision de la valeur des précieuses 

âmes que je ne peux vivre si les âmes ne sont pas sauvées. Oh, 

donne-moi des âmes ou alors je meurs !" - John Smith 

 

John Smith fut souvent appelé " l'homme aux genoux calleux ". 

Bien que son nom fût courant, il n'y avait cependant rien de 

commun chez John Smith. Il se distingua d'un grand nombre de 

gens portant le même nom par le titre " John Smith, le revivaliste 

" dont on l'affublait. Comme son père avant lui, il fut respecté 

comme un prédicateur zélé et passionné de l'Evangile. Il servit 

dans l'œuvre de Dieu parmi les méthodistes wesleyens en 

Angleterre, à partir de 1816. Comme ce fut le cas de nombreux 

puissants hommes de prière de Dieu, John Smith vécut une vie 

qui paraîtrait courte. Après seulement 15 ans de service fidèle, il 

mourut à l'âge de 37 ans en l'année 1831.   

 

"Une constante communion avec Dieu fut le fondement sur lequel 

reposait la grande efficacité dans le service de Mr Smith. En cela, 

personne, jeunes ou vieux, ne put le surpasser. Des nuits entières 

furent consacrées à la prière. " Ses journées étaient souvent 

centrées sur des temps de prière d'enfantement. " Il se levait à 4 

heures du matin, et allait se placer devant l'autel pour combattre 

avec Dieu dans la prière puissante… Immédiatement après le 

John Smith (1796-1831)    
LA PRIERE FACONNE L’HISTOIRE par David 

Smithers  

 



66 
 

petit-déjeuner et le temps d'adoration familial, il se retirait de 

nouveau pour étudier sa bible, et passa du temps dans la même 

occupation glorieuse jusqu'à midi environ. Là reposait 

indubitablement le grand secret de sa puissance dans la prière 

publique et dans la prédication. Le Seigneur qui voit dans le secret 

le récompensa ouvertement. Chaque sermon fut sanctifié par la 

prière."  

Souvent, dans la prière, il combattait avec Dieu jusqu'à ce qu'une 

bonne partie du sol de son bureau fût mouillée de larmes. Il est 

possible que certains se demandent si de tels sacrifices dans la 

prière étaient réellement nécessaires. L'intérêt de ces saisons de 

prière devenait évident une fois que Mr Smith se dirigeait vers le 

pupitre. Le récit qui suit nous donne un bref aperçu de la 

prédication ointe de John Smith. " L'Esprit de Dieu descendit sur 

l'assemblée ; le profond silence attentif au début de son discours 

ne tarda pas à être interrompu par des pleurs et des gémissements, 

et suivi par des forts et pénétrants pleurs des auditeurs qui 

suppliaient miséricorde, après avoir eu l'un après l'autre le cœur 

perforé, les forteresses de Satan ayant été abattues. " En d'autres 

temps, pendant sa prédication, l'assemblée était percutée par la 

réalité du plein salut en Christ, et éclatait alors spontanément en 

grands cris et en louange joyeuse de célébration. "  

"Une fois que la fin de la réunion approchait, tandis que les 

pénitents criaient à plein gosier et que les croyants, avec rarement 

une agonie moindre, recherchaient un plus profond baptême dans 

le Saint-Esprit, la puissante voix de John Smith pouvait encore 

être entendue parmi le mélange de pleurs et de réjouissances, cette 

voix qui réclamait de Dieu une bénédiction plus grande, une 



67 
 

"douche de Pentecôte" ". Même après la fin de la réunion, la 

majorité des gens restait et priait toute la nuit.  

Pourquoi John Smith priait-il et prêchait-il avec une telle passion 

? Parce qu'il était entré dans le tendre amour qu'avait Son Maître 

pour les perdus et les âmes démunies d'espoir tout autour de lui. 

Mr Calders affirma, à propos du profond amour qu'avait John 

Smith pour les perdus : " Je l'ai vu une fois descendre les escaliers 

un matin, après qu'il eut passé plusieurs heures dans la prière, les 

yeux enflés à cause de ses larmes - Alors peu après, il parla de son 

anxiété, disant : "Je suis une âme brisée ; oui, réellement je suis 

un homme insatisfait ; non pas pour moi-même, mais à cause des 

autres. Dieu m'a donné une telle vision de la valeur des précieuses 

âmes que je ne peux vivre si les âmes ne sont pas sauvées. Oh, 

donne-moi des âmes ou alors je meurs ! " ".  

Dans ces jours de péché et de perversion, qui peut nier que l'Eglise 

a besoin d'hommes de prière comme John Smith ? La seule chose 

plus terrible encore que la condition actuelle du pays, est qu'au 

milieu de toute cette situation, se trouve une Eglise complaisante 

et cherchant la voie de la facilité sans résister. Où sont les hommes 

qui prient et pleurent pour un réveil ? Où sont les hommes qui 

possèdent de fortes convictions pour autre chose que le sport et 

les affaires ? Où sont les hommes qui aspirent à la sainteté parfaite 

et à un amour passionné pour Jésus ? Un homme sans piété 

convaincue n'est pas du tout un homme ! Il n'est plus qu'une force 

morte qui assèche le précieux courant de vie dont sa famille et 

l'Eglise ont désespérément besoin. Il est temps de " demeurer 

ferme, être des hommes, et de se fortifier. " (1 Corinthiens 16 :13). 

 



68 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

 

 

 

 

"Depuis cette horrible Révolution Française un nouvel esprit 

diabolique s'est emparé d'une grande partie de l'humanité. 

L'athéisme, dressant sa tête insolente et orgueilleuse..., on ne peut 

s'empêcher de penser que les prophéties de l'Ecriture se réalisent. 

Examinons ce que l'Ecriture dit sur l'athéisme des derniers 

temps... Saint Paul s'adressant aux Thessaloniciens : 'Auparavant 

doit venir l'apostasie et se révéler l'Homme impie, l'Être perdu, 

l'Adversaire, celui qui s'élève au-dessus de tout ce qui porte le 

nom ou le culte de Dieu... L'apparition de cet impie se fera, par la 

puissance de Satan, avec toutes sortes de miracles, de signes et de 

prodiges mensongers, et avec toutes les séductions de l'iniquité 

pour ceux qui périssent parce qu'ils n'ont pas reçu l'amour de la 

vérité pour être sauvés. Aussi Dieu leur envoie une puissance 

d'égarement, pour qu'ils croient au mensonge, afin que tous ceux 

qui n'ont pas cru à la vérité, mais qui ont pris plaisir à l'injustice, 

soient condamnés.' " - Frédéric Engels ** (1820-1895).  

"Dans la seconde moitié du XVIlIème siècle, par des 

raisonnements eschatologiques purement spéculatifs, les 

Protestants français identifièrent le messianisme profane et 

antichrétien des Lumières, qui allait aboutir dans la Révolution 

françaises, à l'action de forces providentielles qui œuvraient à leur 

libération religieuse. Pourtant, ce fut bel et bien la Révolution qui 

Guillaume Groen van Prinsterer 

(1801-1876)     
Un Critique Protestant de la Révolution Française : 

Révolution ou Réformation ?   

Par Pierre Courthial (*)  

 



70 
 

assuma le manteau antichrétien et de la Royauté française et de la 

Papauté manifestant ainsi le plus formidable renouveau des forces 

antichrétiennes que le monde moderne ait connu. Ces forces 

autrefois identifiables avec la papauté romaine et, plus tard, avec 

l'absolutisme de la Monarchie française, se concentraient 

maintenant dans la Révolution avec laquelle, dans leur naïveté 

coupable, les Protestants identifièrent leur cause." - Résister et 

Construire.  

Avec l'anglican Edmund Burke (1729-1797) et le luthérien 

allemand Friedrich Julius Stahl (1801-1876), le néerlandais 

Guillaume Groen van Prinsterer est le meilleur critique protestant 

de la Révolution française, ou plutôt, comme nous le verrons, de 

l'esprit de Révolution ***.  

Figure prophétique singulièrement attachante et longtemps 

solitaire, Groen a défini, décrit et combattu la grande religion des 

temps modernes qu'est l'humanisme (l'homme rendant un culte 

idolâtrique à l'Homme). Pour lui, la Révolution française, en son 

esprit profond, s'inscrit dans la continuité de la (prétendue) 

Renaissance des XVème et XVIème siècles et des (prétendues) 

Lumières du XVIIIème siècle, avec leur rejet de la Parole de Dieu, 

leur rejet du Seigneur Créateur et Sauveur, Père, Fils et Saint-

Esprit, et leur exaltation de l'Homme divinisé et prétendument 

autonome, de sa raison et/ou de ses sentiments.  

Groen a démontré quel est le choix inéluctable devant lequel, 

hommes et nations, nous sommes placés : Révolution ou 

Réformation. Il a démontré l'actualité de l'exhortation biblique et 

divine : "Choisissez aujourd'hui qui vous voulez servir" (Josué 24 

:15).  



71 
 

I.  

L'enfance de Groen se développa dans un milieu typiquement 

chrétien-libéral. La mode y était de vouloir faire l'impossible 

synthèse de la Foi chrétienne et de l'idéologie (= idéologie) 

humaniste. On gardait certaines pratiques chrétiennes tout en en 

répudiant les fondements. Devaient aller de pair "raison" et 

"Révélation", "fini" et "infini", "culte de l'Homme" et "culte de 

Dieu". Jésus devenait l'exemple parfait de la synthèse où se 

mêlaient, sans outrances choquantes ni fanatisme, sagesse et 

tolérance, dans un "juste milieu".  

Entré à 17 ans, en 1818, à l'Université de Leyde, Groen, en 

décembre 1823, y soutint deux thèses, l'une à la Faculté de Droit, 

l'autre à la Faculté des Lettres (sur les caractères personnels dans 

l'œuvre de Platon). C'est cependant en histoire que Groen Van 

Prinsterer publiera ses travaux scientifiques ultérieurs.  

Durant ses années universitaires, Groen rencontre et lit "le poète 

incomparable qui, par la variété de ses talents et de ses travaux, et 

plus encore par l'énergie de son caractère, a eu un ascendant si 

considérable sur la jeunesse contemporaine, le célèbre" 1 Wilhelm 

Bilderdijk (1756-1831). Bilderdijk, auteur, entre autres, d'une 

épopée fantastique restée inachevée, De ondergang der eerste 

Wareld ("La fin du premier Monde"), était alors l'unique homme 

éminent des Pays-Bas à s'opposer, en bon calviniste, à l'esprit 

rationaliste et révolutionnaire qui était, jusqu'en la Cour royale, la 

"puissance de l'air" de l'époque. Mais à ce moment, ses rencontres 

avec Bilderdijk et la lecture émerveillée qu'il fit de ses œuvres ne 

semblent pas avoir influencé Groen autrement que dans le seul 

domaine esthétique et littéraire. C'est plus tard, après la mort du 



72 
 

grand poète calviniste et après sa propre conversion, que Groen 

profitera spirituellement et intellectuellement de la pensée de 

Bilderdijk.  

Par ailleurs, dans les mêmes années Vingt, un Réveil, parti de 

Suisse pour s'étendre progressivement à toute une partie de 

l'Europe, avait gagné les Pays-Bas. Ce Réveil réformateur avait 

commencé avec quelques étudiants de la Faculté de théologie 

protestante de Genève. Un ancien officier de marine écossais, 

Robert Haldane (1764-1842), devenu évangéliste et passant à 

Genève, avait réuni ces étudiants, dès février 1817, pour lire, 

étudier et sonder avec eux la Lettre de S. Paul aux Romains. Par 

le pouvoir du Saint-Esprit, cette lecture déclencha un Réveil. En 

mai de la même année - cela "marque" l'époque -, la Vénérable 

Compagnie des pasteurs de Genève, pour contrer le Réveil, osa 

exiger des candidats au saint Ministère, la promesse de ne jamais 

prêcher (tenez-vous bien !) sur la divinité de Jésus-Christ, le 

péché originel, l'efficacité de la grâce et la prédestination ! Le 

Réveil n'allait pas moins se poursuivre - dans les Eglises 

réformées ou hors d'elles, peu importe - avec de fidèles ministres 

de la Parole et des Sacrements de Dieu tels Henri Merle 

d'Aubigné, Frédéric Monod, Louis Gaussen et César Malan.  

Touché par le Réveil, un Juif d'Amsterdam, Isaac da Costa (1798-

1860), juriste, savant philologue et surtout poète, disciple et ami 

de Bilderdijk, "le plus illustre représentant de son école" 2, 

demanda le baptême, puis, en 1823, par la publication de ses 

Bezwaren tegen de Geest der Eeuw ("Objections contre l'esprit du 

temps"), devint la figure de proue du Réveil. Les journaux 

"humanistochrétiens" n'hésitèrent pas à traiter da Costa (pensez 

donc : un Juif !) de "canaille" et de "singe de l'enragé Bilderdijk".  



73 
 

Groen fut interpellé par le baptême et l'ouvrage de da Costa, certes 

; mais ce n'est vraiment qu'après son mariage, en 1828, avec 

Elisabeth Vander Hoop (18071878), une chrétienne réformée 

confessante, que commença le cheminement (sur deux ans, trois 

ans ? nous ne savons) de sa conversion.  

Nommé, en 1827, Référendaire, puis, en 1829, Secrétaire, du 

Cabinet royal, Groen, en raison de sa faible santé, va devoir 

démissionner. A partir de 1833, il fut nommé Archiviste des 

papiers personnels de la Maison d'Orange-Nassau. C'est ainsi qu'il 

s'adonnera à l'histoire des Pays-Bas (il publiera un Manuel 

d'histoire des Pays-Bas) et à l'édition d'une série de 15 volumes 

d’Archives de la Maison royale (couvrant la période de 1552 

à1688). Dans le même temps, il conduira ses réflexions, d'un 

point de vue chrétien, biblique, sur l'histoire et la politique. Tant 

dans son Introduction aux Archives que dans son Manuel 

d'histoire et ses autres écrits, Groen n'a pas hésité à mettre en 

œuvre le principe réformé de "la soumission inconditionnelle à la 

Loi que Dieu a révélée dans la Sainte Écriture". Par là il mettait 

en cause la prétendue "neutralité" de la science historique. Ce qui 

provoqua évidemment de vives réactions ; sans empêcher, de la 

part d'excellents historiens, la reconnaissance du fait que Groen 

van Prinsterer a été un pionnier de l'historiographie d'aujourd'hui.  

II.  

En 1833, le choix de Groen est fait. En se convertissant à Jésus-

Christ, au Jésus-Christ de la Parole de Dieu qu'est la Sainte 

Ecriture, Groen saisit que l'apostasie et l'esprit de Révolution sont 

connexes et, du même coup, il rompt avec le prince de l'air du 

temps : l'humanisme. "Notre époque, va devenir une époque 



74 
 

d'abnégation et de combat. Puissions-nous, en regardant au Christ 

et forts de sa puissance, remplir les devoirs assignés à tous ceux 

qui reconnaissent le caractère satanique des idées 

contemporaines".  

Groen, après avoir lu les Réflexions on the Revolution in France 

(1790) de Burke réflexions qui prévoient 1793 et la suite -, sait 

qu'avant d'être politique la Révolution est un phénomène spirituel, 

religieux, d'apostasie qui doit être combattu dans ses principes 

mêmes.  

A l'esprit de la Révolution et à la devise : "Ni Dieu, ni Maître" 

doit être opposé l'esprit chrétien, l'esprit de la Réformation, 

l'esprit de la confession de la vraie Foi : "Jésus-Christ est le 

Seigneur".  

Désormais, tout en étant historien, Groen va être aussi, tout 

ensemble, journaliste, homme politique, et penseur politique ; 

mais historien chrétien, journaliste chrétien, homme politique 

chrétien, penseur politique chrétien.  

Journaliste, il s'efforça à plusieurs reprises d'atteindre un public, 

mais l'intelligentsia néerlandaise qui aurait pu le comprendre lui 

était opposée et la plupart de ceux qui auraient pu le suivre ne le 

comprenaient pas. Il fut donc, comme on l'a dit, un "général sans 

armée". Après avoir publié un quotidien de 1850 à 1855 avec 

son ami Wormser, il publia encore cependant, de 1869 à sa mort 

en  1876,  l'hebdomadaire  Nederlandsche Gedachten 

("Pensées néerlandaises"). Homme politique, il fut à trois 

reprises député au Parlement néerlandais et leader du Parti anti 

révolutionnaire fondé en 1848. Que l'on y prenne bien garde : 

Groen n'a aucunement été un conservateur et ne s'est jamais fait 



75 
 

l'avocat du statu quo.  Quand il parle de la Révolution française 

elle-même, Groen écrit : "La situation de la France et de 

l'Europe appelait à grands cris une Réforme. Mais cette situation 

ne rendait ni désirable, ni même inévitable, le contraire d'une 

Réforme : une Révolution dans les idées fondamentales de 

l'ordre social, une Révolution anti-religieuse, renversant sous le 

nom d'abus, jusqu'aux institutions les plus utiles, et niant, sous le 

nom de préjugés, jusqu'aux principes les plus sacrés.  

Faut-il donc renoncer aux espérances de 1789 ? envelopper la 

liberté, l'égalité, la fraternité, la tolérance, l'humanité, le progrès 

dans une réprobation systématique ? n'y-a-t-il rien de vrai dans 

ces idées ? Il serait absurde de le supposer. Elles répondent, en 

partie, aux aspirations les plus nobles et aux désirs légitimes du 

cœur humain ; mais, pour assurer notre bonheur, il ne suffit pas 

de répandre à profusion les belles maximes, en les séparant de la 

vérité suprême qui seule peut les rendre efficaces. La Révolution 

qui les proclame les frappe de stérilité, ou, pour parler plus 

exactement, les dénature. Rameaux détachés de l'arbre 

évangélique, ces idées que la sève révolutionnaire empoisonne, 

ne portent que des fruits mortels. Mis au service d'une philosophie 

anti-chrétienne, la panacée ne fait qu'aggraver le mal au lieu 

d'amener la guérison. Corruptio optimi pessima. Les grandes 

idées de 1789, passionnément accueillies et qui par leur contraste 

avec tant de petitesse et d'immoralité donnèrent à cette époque, 

tristement mémorable, une apparence de désintéressement et de 

grandeur, les idées de 1789, irréprochables en elles-mêmes et en 

rapport avec la source dont toute vérité émane, devaient 

cependant, dans leur liaison avec l'incrédulité qui prédominait 

dans les esprits, devenir funestes. Elles devaient, précisément à 

cause de leur bonté relative, allumer un fanatisme qui se croirait 



76 
 

en droit de tout immoler, pour parvenir à réaliser ses conceptions 

sublimes. Après avoir, en poursuivant des projets chimériques, 

même par des moyens atroces, produit les forfaits de la Terreur, 

cette obstination sanguinaire devait se briser contre un sceptre de 

fer. A la dictature de Robespierre devait définitivement succéder 

le régime arbitraire de Bonaparte " 4 Groen n'est pas opposé, 

même, à certaines révolutions. C'est ainsi qu'il dit :  

"L'écrivain qui a si admirablement popularisé, en Amérique et en 

Europe, les souvenirs des grands événements qui firent naître, 

sous les auspices d'un héros et d'un martyr, la république des 

Provinces-Unies, M. Lothrop Motley, proclame la différence 

entre les révolutions dans le sens ordinaire et la Révolution dans 

l'acception exceptionnelle du mot, entre un déplacement de 

pouvoirs et un renversement de principes. Il montre, réunis dans 

un même amour des libertés nationales et historiques, Guillaume 

Ier 5, Guillaume II 6 et Washington ; il oppose à la Révolution 

systématiquement anarchique les révolutions salutaires et 

légitimes des Pays-Bas, de l'Angleterre et des Etats-Unis ".  

Ainsi, être anti-révolutionnaire, au sens de Groen et de son Parti, 

c'est, pour le bien des hommes et pour le vrai progrès du genre 

humain, combattre les principes et les mauvaises conséquences 

de la Révolution "humaniste". Au reste, l'idéologie "religieuse-

apostate" de la Révolution était alors partagée (comme 

aujourd'hui !) aussi bien par les libéraux - disons : la Gauche - que 

par les conservateurs disons : la Droite. En réalité, Metternich et 

les partisans du Traité de Vienne et de l'Ordre établi avaient la 

même idéologie que leurs adversaires. Tous étaient fils spirituels 

de Rousseau et de Montesquieu. L'opposition des uns aux autres 

n'était pas "religieuse" ou "idéologique", mais se situait seulement 



77 
 

au niveau " pratique "des intérêts et des moyens à considérer. 

Aussi, pour Groen, l'obligation alternative : "conservateurs" ou 

"libéraux" - nous dirions aujourd'hui "droite" ou "gauche" - 

s'inscrivait-elle dans le même ensemble apostat, "religieux", 

"idéologique", à combattre résolument.  

III.  

Le Parti anti-révolutionnaire et confessionnel établi en 1848 aux 

Pays-Bas a été ainsi défini par Groen lui-même :  

"Nous sommes le parti anti-révolutionnaire ; c'est dire que nous 

combattons la plus fondamentale des erreurs à la fois religieuses 

et politiques : la doctrine qui, en mettant à la place de la vérité 

révélée et de l'autorité divine la souveraineté de la raison et de la 

volonté individuelle, renverse l'État et l'Eglise et détruit les 

fondements de la Morale et de la société.  

Nous sommes le parti confessionnel ; c'est dire que nous estimons 

que toute Église doit avoir une doctrine et pouvoir rendre compte 

de son espérance et de sa foi et que l'Eglise réformée des Pays-

Bas, autrefois si illustre et si fidèle, ne saurait proclamer une 

liberté d'enseignement illimitée sans renier sa Confession, sa foi, 

son histoire et sans briser les liens qui la rattachent à la 

Réformation du XVIème siècle et à la sainte Église universelle.  

Nous sommes le parti orthodoxe; c'est dire que nous professons 

les vérités que les Églises évangéliques ont exprimées, avec un 

admirable accord, dans leurs livres symboliques, "les vérités par 

lesquelles on est chrétien, hors desquelles on ne l'est pas, les 

vérités dont la profession franche, en paroles et en actes, signale 

et signalera toujours, aux yeux de tous les chrétiens, un véritable 



78 
 

frère en Christ, les vérités dont pas une ne pourrait être supprimée 

sans que le christianisme ne fut blessé au cœur." (Vinet) ".  

Comme homme politique, Groen, incompris le plus souvent 

jusque dans son propre parti, demeura tout au long des années 

trente à cinquante et la majeure partie des années soixante, plus 

ou moins solitaire. Ses nombreux adversaires, libéraux et 

conservateurs tous imprégnés par l'idéologie humaniste, en 

profitèrent pour le ridiculiser plutôt que pour le combattre 

honnêtement et sans mépris. Longtemps, en témoin de son 

Seigneur dans la sphère politique, Groen dut porter sa croix.  

Seules, les sept dernières années de sa vie, de 1869 à 1876, furent 

rafraîchies et réconfortées par le secours inespéré et puissant que 

lui apporta Abraham Kuyper (1837-1920). Lorsque, le 8 mai 

1869, Groen van Prinsterer en sa vieillesse commençante entendit 

la conférence : Appel à la conscience nationale que Kuyper, alors 

pasteur à Utrecht, donna en l'église cathédrale de cette ville à 

l'occasion d'un congrès national de la Société pour l'éducation 

chrétienne, fondée en 1860, il rendit grâce à Dieu. Enfin 

retentissait l'écho répondant à ce qu'il disait, apparemment sans 

grands résultats, depuis longtemps. Groen avait là devant lui et il 

écoutait et voyait pour la première fois un homme avec lequel il 

avait échangé quelques lettres, un homme dont la conviction, 

l'intelligence, la culture, les écrits, la parole, l'ardeur allaient 

marquer l'histoire des Pays-Bas et de la chrétienté. Le "général 

sans armée" venait de trouver un successeur de taille, un général 

qui allait entraîner toute une armée à la bataille. Le vieillard qui 

n'avait pas eu d'enfant recevait pour sa consolation un fils spirituel 

incomparable. Et, pendant sept ans, ces deux hommes, saisis, 

éclairés, brûlés par la même vision reformée de Dieu, de leur 



79 
 

patrie, du monde et de la vie, allaient rechristianiser ensemble leur 

pays, dans une amitié et un respect réciproques qui surmontaient 

la différence de leurs âges.  

IV.  

Penseur politique chrétien, Groen en appelle à la norme, à la 

lumière, au principe qu'est la Parole de Dieu. Il oppose au 

"principe chrétien" le "principe de la Révolution" :  

"Le principe de la Révolution, c'est le culte idolâtre de l’humanité 

; l'homme ne reconnaissant de souverain que lui-même, de 

lumière que sa raison, de règle que sa volonté, adorant l'homme 

et détrônant Dieu".  

"Il faut attaquer le mal dans sa racine. Il faut complètement 

renoncer à ce subjectivisme indépendant, qui, n'ayant aucun souci 

ni de la souveraineté de Dieu, ni de la faiblesse de l'homme et de 

sa chute, supprime le fondement de toute vérité et toujours abat, 

sans pouvoir jamais bâtir. Il faut ressaisir les vérités immuables 

longtemps méconnues. Il faut se soumettre à l'autorité divine. Il 

faut retourner au principe chrétien". 10  

Alors que surgissent ou s'épanouissent les divers nationalismes 

qui cherchent à justifier les raisons d'État, Groen souligne le lien, 

le rapport, nécessaire entre la Parole de Dieu (ou l'Évangile, ou la 

Loi divine, ou la Foi chrétienne) et la politique :  

"Séparer l’Évangile et la politique me paraît une erreur très 

grave". "Prenez-y garde ; d'autres sauront développer les 

conséquences de la séparation que vous prêchez. Votre morale 

russe, autrichienne, prussienne, deviendra malgré vous de la 



80 
 

morale indépendante. Votre politique non-évangélique aboutira, 

malgré vous, à l'intérêt bien entendu, à la raison d'Etat, au culte 

même, s'il le faut, sanguinaire et féroce du salut public. Tous les 

scrupules s'évanouiront devant la loi, seule désormais inviolable 

de la nécessité politique. Les deux systèmes, le système 

révolutionnaire et le système chrétien, se résument dans leur 

devise ; où la raison d'État dit : Il le faut, le chrétien répond : Je 

ne puis."  

Il est deux axiomes de droit public au point de vue chrétien :  

I. La loi divine est obligatoire ; l'intérêt national quand 

même est donc une idole, une fausse divinité... [La loi divine] doit 

imposer silence à l'égoïsme, soit individuel, soit national.  

II. L’Antéchrist de notre époque est l'idolâtrie du Moi, 

systématisé dans le rationalisme et la révolution" 11.  

"Rien de plus immoral que de séparer le droit de la morale".  

Groen entend s'inscrire dans la grande tradition historique de 

l'Eglise, tradition signalée entre autres par les Confessions des 

premiers siècles et celles de la Réformation. Au passage, il 

indique le sens véritable du libre examen :  

"Les Protestants prenaient pour guide non pas la raison de 

l'homme mais la Parole de Dieu. Toutes leurs Confessions sur ce 

point sont unanimes. Examiner non pas si la Parole de Dieu est 

conforme aux idées des hommes mais si les enseignements des 

hommes sont conformes à la Parole de Dieu, telle est la liberté 

d'examen que Rome avait proscrite et que la Réforme revendiqua 

pour le chrétien. Elle répudia l'autorité humaine pour accepter 



81 
 

l'autorité divine et pour amener toutes les pensées captives à 

l'obéissance de Christ.  

Les Protestants n'eurent garde de vouloir former une Église 

nouvelle en se détachant de celle du Seigneur. Au contraire, dans 

le maintien des vérités évangéliques, ils reconnurent l'œuvre 

permanente du Saint-Esprit et continuèrent la ligne des fidèles qui 

forme, à travers les siècles, la grande communauté des saints. 

Aussi leurs Confessions ne furent-elles, par rapport aux 

Confessions antérieures, qu'un travail complémentaire, une 

protestation contre des erreurs nouvelles, qui, de cette manière et 

comme toutes choses tournent en profit pour la vérité, ne firent 

que donner un développement nouveau à l'expression variée d'une 

foi toujours identique.  

La Réforme, qui ne voulait pas de licence en religion, en voulut 

tout aussi peu en politique. Elle sanctifia l'obéissance en 

sanctifiant le pouvoir, non par le renversement de l'autorité, mais 

en lui faisant voir qu'en obéissant au souverain légitime, il 

obéissait à Dieu qui est le maître aussi du souverain ".  

Groen combat la fausse idée, que l'on trouve aussi bien chez des 

catholiques romains que chez des protestants, que la Réformation 

serait mère de la Révolution :  

"La Réformation n'a pas été la préparation mais bien plutôt 

l'antithèse véritable de la Révolution".  

"La Révolution part de la souveraineté de l’homme ; la Réforme 

de la souveraineté de Dieu. L'une fait juger la révélation par la 

raison ; l'autre soumet la raison aux vérités révélées. L'une débride 

les opinions individuelles ; l'autre amène l'unité de la foi. L'une 



82 
 

relâche les liens sociaux et jusqu'aux relations domestiques -, 

l'autre les resserre et les sanctifie. Celle-ci triomphe par les 

martyres ; celle-là se maintient par les massacres. L'une sort de 

l'abîme et l'autre descendit du ciel".  

Il voit l'une des sources prochaines de la Révolution dans les 

(prétendues) Lumières du XVIIIème siècle :  

"La Révolution est la conséquence, l'application, le 

développement de l'apostasie. C'est la théorie et la pratique de 

l'apostasie qui a modelé la Philosophie et la Révolution du 

XVIIIème siècle.  

Mon opposition au XVIIIème siècle est libre de tout esprit partisan. 

Elle est basée sur mon rejet de son principe anti-chrétien.  

Il est évident que le XVIIIème siècle a contenu beaucoup de bonnes 

choses. Aucune époque, si bas qu'elle ait pu descendre, n'est 

entièrement destituée de vertu et de talent. En fait les temps les 

plus sombres ont un éclat qui leur est propre car la splendeur des 

meilleures choses est alors mise en valeur par les ténèbres 

environnantes, de même que les étoiles brillent le plus dans les 

nuits les plus noires".  

"En place de la justice vint l'injustice, de la liberté la contrainte, 

de l'humanité la barbarie et de la moralité la décadence".  

"La doctrine de la Révolution est la religion de l'apostasie".  

"Il n'y a pas d'autre alternative : vous rencontrez l'anarchie et la 

servitude dans les corollaires du Contrat social, où vous 



83 
 

retrouvez la source des droits et des libertés dans l'autorité absolue 

et salutaire de Dieu".  

"On ne saurait résister à la Révolution sans vaincre le principe 

irréligieux (=antichrétien) dont elle n'est que le développement 

logique".  

Dans l'un de ses derniers ouvrages, Groen écrit :  

"Les chrétiens de toute dénomination ont dans la Révolution (= 

l'esprit de Révolution) un ennemi commun".  

"Eritis sicut Deus (= Vous serez comme Dieu). C'est la devise de 

l'impiété, à la fois la plus ancienne et la plus moderne. C'est 

l'humanité qui s'adore".  

"Résister à ce caractère anti-chrétien de notre époque a été la 

pensée dominante de mes écrits et le fil directeur de ma politique".  

V.  

En bon disciple de Calvin, et selon la considération de l'ensemble 

de l'Écriture, Groen van Prinsterer ne prône pas telle forme de 

gouvernement, la démocratie par exemple, comme 

nécessairement supérieure aux autres :  

"Vous prétendez que la démocratie est une force irrésistible et 

que, loin de la combattre, il faut la régler. Très bien ; pourvu qu'en 

acceptant la situation qui nous est faite vous n'alliez pas en 

déduire une légitimité d'un ordre nouveau et nous forcer à plier le 

genou devant l'idole démocratique. Le christianisme se résigne à 

la démocratie, comme à toute autre forme de gouvernement ; 



84 
 

mais, imposée comme condition nécessaire et universelle de 

l'ordre social, considérée comme dogme révolutionnaire et 

opposée au Droit Divin (= à la Loi divine) dont le souverain 

quelconque, peuple ou roi, doit respecter l'autorité éternelle, la 

démocratie du contrat social aura toujours contre elle la foi 

chrétienne".  

Bien plus que et bien avant la forme du gouvernement, ce qui 

compte pour Groen c'est le respect par celui-ci de la Loi morale 

et du Droit définis par la Sainte Écriture :  

"Des formes gouvernementales et des lois constitutionnelles n'ont 

aucune efficacité à moins d'être enracinées dans le Droit 

historique et divin".  

"De même que toute vérité ne tient que sur la Vérité qui est de 

Dieu, le fondement de tous les droits et devoirs ne tient que sur la 

souveraineté de Dieu.  

Il est au-dessous de la dignité de l'homme de plier devant un égal 

qui commande en son propre nom et non comme un compagnon 

au service de Dieu.  

La liberté consiste à se soumettre à la loi ? D'accord si la loi repose 

sur la reconnaissance du Législateur suprême et la soumission à 

ses commandements. Pas d'accord si la loi ne signifie que la 

volonté, l'approbation et le bon plaisir de la majorité. Si la liberté 

n'est que l'obéissance inconditionnelle au bon plaisir des hommes, 

elle n'est plus qu'une fiction ".  



85 
 

" On pourrait trouver, même en ne faisant que feuilleter les écrits 

de M. Stahl, une riche moisson en adages de moralité politique. 

J'en emprunte jusqu'à trois :  

- Les lois morales, à la longue, déterminent le sort des 

nations.  

- Il y a dans l'histoire un courant de la vengeance divine. 

Que chacun se garde de la faire apparaître à ses dépens.  

- Aborder les difficultés avec une bonne conscience est la 

plus grande habileté diplomatique ".  

Ainsi Groen fait-il passer avant tout, même en politique, la 

recherche du Règne de Dieu et de sa justice. C'est ainsi qu'il 

interpelle les chrétiens d'aujourd'hui, quelle que soit l'Eglise à 

laquelle ils appartiennent. Depuis les deux Révolutions 

fondamentalement antichrétiennes que sont la Révolution 

française et la Révolution russe, la seconde fille de la première 

bien que pire encore, les chrétiens peuvent faire leurs ces lignes 

de Groen :  

"Nous assistons à une des phases les plus terribles de la guerre 

perpétuelle et mystérieuse dont les Écritures seules donnent la 

clef. La Bible, qui contient l'histoire du passé et celle de l'avenir, 

raconte ou dévoile l'ensemble des destinées de l'humanité. Le plan 

d'un Dieu juste et bon pour le relèvement de l'homme déchu se 

déroule majestueusement à travers les siècles. Sous sa main toute-

puissante les événements se plient et concourent au même but : la 

formation du peuple élu, du peuple spirituel, sauvé par le sang de 

la Croix, de l'Eglise militante ici-bas et triomphante dans le Ciel. 

La Révolution n'étant que le renversement systématique de 



86 
 

l'Eglise de Jésus-Christ, la résistance véritablement anti-

révolutionnaire est le témoignage perpétuel de la Foi, dans la 

forme qui convient à notre époque, le principe chrétien dans son 

application légitime, nécessaire et opportune".  

"Ramenée a sa véritable origine, la Révolution est un seul et 

même fait historique ; savoir l'envahissement des esprits par la 

doctrine de la souveraineté absolue de l'homme... Le principe 

anti-révolutionnaire, c'est le contraire de la Révolution ; c'est 

l’Évangile et l'Histoire qui résistent à l'anarchie au nom de la 

religion (= de la relation à Dieu), du droit, du progrès et de la 

liberté".  

Dans Ongeloof en Revolutie ("Apostasie et Révolution"), Groen 

annonce que l'esprit apostat de la Révolution conduit de lui-même 

à l'avènement d'une société anti-christique dans laquelle un 

groupe scientifico-politique, ne reconnaissant d'autre autorité que 

sa propre raison et ayant une volonté de puissance absolue, voudra 

dominer de façon totalitaire une population réduite à l'esclavage.  

"Le bien-être de demain ne peut être établi par la modification, 

modération, régulation de principes pernicieux, ni par un esprit 

mortel d'abandon et de résignation ; il faut, au contraire, 

promouvoir la plus haute vérité, accepter ce qui est la condition 

nécessaire pour suivre l'unique voie vers le bien-être des nations".  

Et Groen de montrer que lorsque Dieu et sa Parole sont reniés, la 

morale est bientôt jetée par-dessus bord : une fois que le principe 

de la Révolution est adopté, il suit, comme la nuit après le jour, 

que la morale, la foi, le droit et la justice sont balayés pour être 

remplacés par leurs contrefaçons humanistes. Il ne sert à rien, dit 

Groen, de blâmer les révolutionnaires pour leurs excès lorsqu'en 



87 
 

même temps on applaudit à leurs principes. Et il démontre que la 

Révolution ne peut manquer de persécuter les chrétiens parce que, 

du point de vue du philosophe et politicien révolutionnaire, la 

Révélation et la Foi chrétiennes ne sont pas seulement ridicules 

mais nocives.  

Nous commençons à goûter les fruits catastrophiques de l'esprit 

de Révolution.  

Mais l'humanisme, le culte que l'homme se rend à lui-même, 

touche par là à sa fin. L'heure de la Reconstruction chrétienne 

sonne déjà.  

_____________________   

Notes :  

* Pierre Courthial est doyen honoraire de la Faculté libre de 

théologie réformée d'Aix-en-Provence.   

** Frédéric Engels fut le théoricien du socialisme et contribua à 

bâtir et propager, avec Karl Marx, le système athée communiste. 

Alors que tant de chrétiens protestants français portent aux nues 

la Révolution Française et ses fruits, se pourrait-il que l'âne de 

Balaam parle à l'Eglise à travers cette analyse très significative, à 

portée prophétique, d'un prétendu athée ?  

 

 

 

 



88 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

 

 

 

" Par la foi, Abel [...]. Par la foi, Noé [...]. Par la foi, Abraham [...] 

" C'est ainsi que le Saint-Esprit rend compte des incroyables 

prouesses que Dieu réalisa par l'intermédiaire des hommes qui 

osèrent placer leur confiance en lui uniquement. C'est au dix-

neuvième siècle que Dieu ajouta à cette liste : " Par la foi, George 

Müller édifia des orphelinats, nourrit des milliers d'orphelins, 

prêcha à des millions d'auditeurs partout dans le monde et gagna 

une multitude d'âmes au Christ.  

"   

George Müller est né en 1805 de parents incroyants. A l'âge de 

dix ans, il fut envoyé au collège afin de s'y préparer à être pasteur, 

non dans le but de servir Dieu, mais uniquement et exclusivement 

pour avoir une profession et une vie facile. Ces premières années 

d'étude s'écoulèrent dans la pratique de vices auxquels il 

s'adonnait toujours davantage, au point de passer une fois vingt-

quatre jours en prison. Mais George, une fois libéré, se mit à 

travailler avec ardeur à ses études, se levant à quatre heures du 

matin et passant la journée à étudier jusqu'à dix heures du soir. 

Cependant, il faisait tout cela afin de parvenir à mener la vie de 

tout repos d'un prédicateur.   

Néanmoins, lorsqu'il eut vingt ans, la vie de ce jeune homme subit 

une transformation complète. Il assista à un culte où les croyants, 

à genoux, imploraient Dieu d'accorder sa bénédiction à la réunion. 

Il n'oublia jamais ce culte au cours duquel il avait vu pour la 

première fois des croyants prier à genoux ; il resta profondément 

ému par cette ambiance spirituelle au point de vouloir lui aussi 

George Müller (1805-1898)    

APÔTRE DE LA FOI ET PERE DES 

ORPHELINS par Orlando Boyer  

. 

 



90 
 

rechercher la présence de Dieu, une habitude qu'il conserva par la 

suite sa vie durant.   

Ce fut vers cette époque, après avoir reçu l'appel à devenir 

missionnaire, qu'il logea pendant deux mois au fameux orphelinat 

de A. H. Franke. Bien que ce fervent serviteur de Dieu soit mort 

depuis près de cent ans (en 1727), son orphelinat était toujours 

régi par la même règle qui consistait à se fier entièrement à Dieu 

pour assurer toute subsistance. A peu près au moment où George 

Müller se trouvait à l'orphelinat, un dentiste, monsieur Graves, 

abandonna ses activités professionnelles qui lui procuraient un 

revenu de 7 500 dollars par an pour devenir missionnaire en Perse, 

se fiant uniquement dans les promesses de Dieu pour sa 

subsistance. C'est ainsi que George Müller, le nouveau 

prédicateur, reçut lors de cette visite l'inspiration qui le conduisit 

plus tard à fonder son orphelinat sur les mêmes principes.   

Aussitôt après avoir abandonné sa vie de péché pour se consacrer 

à Dieu, Müller reconnut l'erreur, plus ou moins universelle, qui 

consiste à beaucoup lire au sujet de la Bible, mais à très peu lire 

celle-ci. Ce livre devint la source de toute son inspiration et le 

secret de sa merveilleuse croissance spirituelle. Il écrivit à ce sujet 

: " Le Seigneur m'a aidé à abandonner les commentaires et à faire 

de la simple lecture de la Parole de Dieu, l'objet de ma méditation. 

Et ainsi, lorsque la première nuit, je fermai la porte de ma 

chambre pour prier et méditer les Ecritures, j'appris en quelques 

heures plus que je ne l'avais fait auparavant en plusieurs mois. " 

Il ajouta : " La principale différence, cependant, fut que je reçus 

de cette manière la véritable force nécessaire à mon âme ". Avant 

de mourir, il dit avoir lu la Bible dans son intégralité environ deux 

cents fois, dont cent fois à genoux. Alors qu'il était encore au 

séminaire, pendant les réunions de prières auxquelles il assistait 

le soir avec les autres étudiants, il restait souvent à prier jusqu'à 



91 
 

minuit. Le matin, au réveil, on les appelait de nouveau à la prière 

à six heures.   

Un prédicateur, peu de temps avant la mort de George Müller, lui 

demanda s'il priait beaucoup. La réponse fut la suivante : " 

Quelques heures par jour et en outre, je vis dans un esprit de prière 

; je prie en marchant, je prie lorsque je suis couché et je prie en 

me levant. Je reçois sans cesse des réponses. Une fois persuadé 

qu'une chose est juste, je prie sans arrêt jusqu'à ce que je la 

reçoive. Je ne cesse jamais de prier ! [...] Des milliers d'âmes ont 

été sauvées en réponse à mes prières [...] j'espère en retrouver des 

dizaines de milliers au ciel [...] La chose la plus importante est de 

ne pas cesser de prier avant d'avoir reçu la réponse. J’ai passé 

cinquante-deux ans à prier, tous les jours, pour deux hommes, les 

fils d'un ami d'enfance. Ils ne se sont pas encore convertis ; mais 

j'espère qu'ils le feront. Comment pourrait-il en être autrement ? 

Il existe une promesse inébranlable de Dieu et c'est sur elle que je 

me repose. "   

Peu de temps avant son mariage, il ne se sentait pas à l'aise à l'idée 

de percevoir un salaire fixe, préférant s'en remettre à Dieu plutôt 

que de se fier aux promesses de ses frères. A ce sujet, il donna les 

trois raisons suivantes: " (1) un salaire signifie une somme 

d'argent déterminée, en général acquise par la location des bancs; 

mais la volonté de Dieu n'est pas qu'on loue les bancs (Jacques 

2:1-6); (2) le prix fixe d'une place dans l'église est parfois trop 

élevé pour certains fils de Dieu et je ne veux pas mettre le plus 

petit obstacle sur le chemin du progrès spirituel de l'Eglise; (3) 

l'idée de louer les sièges pour se faire un salaire constitue un piège 

pour le prédicateur, car elle le pousse à travailler davantage pour 

l'argent que pour des raisons spirituelles. « Il semblait 

pratiquement impossible à George Müller de réunir et de mettre 

de l'argent de côté pour les urgences imprévues, sans avoir 



92 
 

également recours à ce fond pour suppléer aux besoins 

quotidiens, au lieu de faire appel directement à Dieu. Ainsi le 

croyant met sa confiance en l'argent au lieu de la mettre en Dieu.   

Un mois après son mariage, il plaça une boîte dans la salle de 

réunion et annonça qu'on pouvait y mettre les offrandes pour sa 

subsistance et qu'à partir de ce moment, il ne demanderait plus 

rien à personne, pas même à ses frères bien-aimés ; parce que, 

comme il le dit : " presque sans m'en rendre compte, j'ai été amené 

à faire confiance au bras de la chair au lieu de m'adresser 

directement au Seigneur ".  La première année se termina de façon 

triomphale et George Müller dit à ses frères qu'en dépit de son 

peu de foi au début, le Seigneur avait pourvu en abondance à tous 

ses besoins matériels et, ce qui était bien plus important encore, 

lui avait accordé le privilège d'être l'instrument de son œuvre.   

Cependant, l'année suivante fut une- année de grandes épreuves, 

parce que bien souvent il se retrouva sans un sou. George Müller 

ajoute qu'en ces moments, sa foi fut toujours récompensée par 

l'arrivée d'argent ou de nourriture.   

Un jour qu'il ne lui restait que huit shillings, Müller demanda au 

Seigneur de lui envoyer de l'argent. Il attendit de longues heures 

sans recevoir de réponse. Puis arriva une dame qui lui demanda : 

" Frère, avez-vous besoin d’argent ? " Ce fut une grande preuve 

de foi de sa part que de répondre à la dame : " Ma sœur, j'ai dit à 

mes frères, lorsque j'ai renoncé à mon salaire, que je ne parlerais 

qu'à Dieu seul de mes besoins « ; " Mais c'est lui, répondit la 

dame, qui m'a dit de vous donner cela" et elle glissa quarante-

deux shillings dans la main du prédicateur.   

En une autre occasion, Müller resta trois jours sans un sou dans 

la maison et le diable le tenta fortement, au point d'en venir 

presque à reconnaître s'être trompé en prenant la doctrine de la foi 

sous cet aspect. Toutefois, lorsqu'il revint dans sa chambre, il 



93 
 

trouva quarante shillings que lui avait laissés une sœur. Il ajouta 

alors : " Ainsi triompha le Seigneur et notre foi en fut fortifiée ".   

Avant la fin de cette même année, il se retrouva à nouveau sans 

un sou, le jour où il devait payer le loyer. Il demanda à Dieu de 

lui envoyer de l'argent et il le reçut. A cette occasion, George 

Müller formula pour lui-même la règle suivante, dont il ne s'écarta 

jamais : Nous ne devrons rien à personne car nous avons vu que 

ce n'est pas biblique (Romains 13 :8), et ainsi nous n'aurons pas 

de dettes à payer. Nous achèterons uniquement quand nous 

aurons l'argent comptant ; ainsi nous saurons toujours exactement 

combien nous possédons réellement et donc ce que nous pouvons 

nous permettre de faire.   

De cette manière Dieu entraîna peu à peu le nouveau prédicateur 

à avoir confiance en ses promesses. Celui-ci était si persuadé de 

la fidélité des promesses de la Bible, qu'il ne s'écarta jamais, au 

cours de toutes les longues années de son œuvre à l'orphelinat, de 

la résolution de ne rien demander au prochain et de ne rien lui 

devoir.  L'autre secret qui l'amena à jouir de l'immense 

bénédiction que constitue la confiance en Dieu, fut sa résolution 

d'employer l'argent qu'il recevait uniquement pour le but auquel 

il était destiné. Il ne s'écarta jamais de cette règle, même pas pour 

emprunter, bien qu'il se trouvât des milliers de fois confronté aux 

plus dures nécessités.   

A cette époque-là, lorsqu'il commença à se rendre compte que les 

promesses de Dieu se réalisaient, il se sentit ému par la condition 

des orphelins et des enfants démunis qu'il rencontrait dans les 

rues. Il se mit à réunir quelques-uns de ces enfants pour le petit 

déjeuner avec lui à huit heures du matin, puis il leur enseignait les 

Ecritures pendant une heure et demie.   

L'œuvre se développa rapidement. A mesure qu'augmentait le 

nombre des enfants qui venaient s'asseoir à sa table, l'argent 



94 
 

nécessaire pour les nourrir arrivait aussi, jusqu'à ce qu'il s'occupe 

de trente à quarante enfants.   

En même temps, George Müller fonda l'Association pour la 

propagation des Ecritures dans le pays et à l'étranger. Son but était 

d'aider les écoles bibliques et les écoles du dimanche de faire 

connaître. Les Ecritures et de développer l'œuvre missionnaire. Il 

n'est pas nécessaire d'ajouter que tout ceci se fit avec la même 

résolution de ne s'endetter sous aucun prétexte, mais de 'toujours 

s'adresser à Dieu en secret.  Un soir qu'il lisait la Bible, il fut 

profondément impressionné par les paroles : " Ouvre ta bouche, 

et je la remplirai" (Psaume 81 :11). Il se sentit poussé à appliquer 

ces paroles à l'orphelinat, et la foi lui fut donnée de demander au 

Seigneur de lui envoyer mille livres sterling ; il demanda aussi au 

Seigneur de lui envoyer des frères avec les aptitudes nécessaires 

pour prendre soin des enfants. A partir de cet instant, ce verset du 

Psaume 81 lui servit de devise, et la promesse se changea en une 

puissance qui détermina le cours de toute sa vie future.   

Dieu ne tarda pas à donner son approbation à la location d'une 

maison pour les orphelins. A peine deux jours après que Müller 

eut adressé sa première demande au Seigneur, il écrivit dans son 

journal : " J'ai reçu aujourd'hui le premier shilling pour la maison 

des orphelins ".   

Quatre jours plus tard, il reçut la première contribution en 

meubles : une armoire garde-robe, et une sœur lui offrit ses 

services pour s'occuper des orphelins. George Müller écrivit ce 

jour-là qu'il était très heureux et qu'il avait confiance : le Seigneur 

lui procurerait tout le reste.   

Le lendemain, Müller reçut une lettre qui disait : " Par la présente, 

nous vous offrons nos services pour l'œuvre des orphelins, si vous 

croyez que nous avons les aptitudes nécessaires pour cela. Nous 

vous offrons également tous les meubles, etc. que le Seigneur 



95 
 

nous a donnés. Nous ferons cela sans attendre de rétribution 

financière, car nous croyons que si c'est la volonté de Dieu de 

nous faire servir ainsi, Il se chargera de suppléer à tous nos 

besoins. " A partir de ce jour, l'orphelinat ne manqua jamais 

d'auxiliaires joyeux et dévoués, en dépit du fait que l'œuvre se 

développa beaucoup plus rapidement que Müller n'avait osé 

l'espérer.   

Trois mois plus tard, Müller réussit à louer une grande maison et 

il annonça la date d'ouverture de l'orphelinat pour les filles. Le 

jour de l'inauguration, cependant, il fut très déçu de voir qu'il ne 

s'était présenté aucune orpheline. Ce n'est qu'une fois rentré chez 

lui qu'il se souvint de ne pas l'avoir demandé. Ce soir-là, il se 

prosterna et demanda à Dieu ce qu'il désirait si fort. Il obtint la 

victoire une fois de plus, car une orpheline se présenta le 

lendemain. Puis, quarante-deux demandèrent leur admission 

avant la fin de ce même mois et il en avait déjà vingt-six à 

l'orphelinat.   

Au cours de l'année, nous voyons de grandes et nombreuses 

preuves de sa foi. Par exemple, on lit dans son journal : " Ayant 

un grand besoin hier matin, je fus amené à prier Dieu avec 

insistance et, en réponse, dans la soirée, un frère me donna dix 

livres sterling ". De nombreuses années avant sa mort, il affirma 

que jusqu'à cette date, il avait déjà reçu ainsi cinq mille fois la 

réponse, le jour même où il avait adressé la demande.   

Il avait l'habitude et il recommandait aux autres frères de faire de 

même, de tenir un carnet. Sur une page, il inscrivait la demande, 

avec la date et sur la page en face, la date à laquelle il avait reçu 

la réponse. Ainsi, il fut amené à attendre des réponses concrètes 

à ses demandes et il n'éprouvait aucun doute à propos de ces 

réponses.  Avec le développement de l'orphelinat et 

l'accroissement de sa tâche de pasteur des quatre cents membres 



96 
 

de son église, George Müller se trouva trop occupé pour prier. , 

Ce fut alors qu'il reconnut que le croyant pouvait accomplir 

davantage en quatre heures après avoir passé une heure à prier 

qu'en cinq heures sans avoir prié. Par la suite, il observa 

fidèlement cette règle pendant soixante ans.   

Lorsqu'il loua la seconde maison pour les orphelins de sexe 

masculin, il dit : " Tout en priant, je savais que je demandais à 

Dieu quelque chose que je n'avais aucun espoir de recevoir de 

mes frères ; chose qui, cependant n'était pas trop grande pour le 

Seigneur ". En compagnie de quatre-vingt-dix autres personnes 

assises à table, il pria ainsi : " Seigneur, regarde les besoins de ton 

serviteur [...] " C'était là une prière à laquelle Dieu répondit 

toujours généreusement.   

Avant de mourir, Müller déclara que par la foi, il avait nourri deux 

mille orphelins et aucun repas n'avait été servi avec plus de trente 

minutes de retard. Nombreux étaient ceux qui demandaient 

fréquemment à George Müller - et nombreux sont ceux qui le 

demandent encore - comment il parvenait à connaître la volonté 

de Dieu, puisqu'il ne faisait jamais aucune transaction, si petite 

soit-elle, sans avoir d'abord la certitude que c'était la volonté de 

Dieu. A cette question, il répondit : " 1) J'essaie de garder mon 

cœur dans une telle condition qu'il n'avait pas de volonté propre 

en l'affaire. Sur dix problèmes, nous avons déjà la solution à neuf 

lorsque notre cœur est prêt à faire la volonté du Seigneur, quelle 

qu'elle soit. Lorsque nous en arrivons véritablement à ce point, 

nous sommes presque toujours très près de savoir quelle est sa 

volonté.   

" 2) Lorsque mon cœur est prêt à faire la volonté du Seigneur, je 

ne remets pas l'issue au sentiment seul ni à la simple impression. 

Si j'agissais ainsi, je risquerais de faire de grandes erreurs.   



97 
 

" 3) Je cherche la volonté de l'Esprit de Dieu au moyen de sa 

Parole ou en accord avec sa Parole. Il est primordial que l'Esprit 

et la Parole aillent de pair. Si j'écoutais l'Esprit sans tenir compte 

de la Parole, je risquerais de faire les mêmes grandes erreurs.   

" 4) Ensuite, j'étudie les circonstances providentielles. Celles-ci, 

avec la Parole de Dieu et avec son Esprit, indiquent clairement la 

volonté du Seigneur.   

" 5) Je demande à Dieu par la prière de me révéler sa volonté.   

" 6) Ainsi, après avoir prié Dieu, étudié la Parole et réfléchi à son 

contenu, je parviens à   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



99 
 

 

 

 

 

 "Que peut-on attendre d'enfants qui ont grandi auprès de leur 

mère, si ce  n'est qu'ils deviennent des hommes et des femmes 

attachées au même Dieu qu’elle ?" - Orlando Boyer  

"Pendant la première année après la mort de mon père, elle 

s'endormait tous les soirs en pleurant. Et pourtant, elle était 

toujours gaie et animée en présence de ses enfants. Ses regrets 

lui servaient à se rapprocher de Dieu [...]. Maintes fois je me 

réveillais pour la trouver en train de prier ou parfois de pleurer. 

Je ne peux exprimer la moitié de ce que je voudrais dire. 

Combien j'aime ce visage ! [...] Voici sa Bible, si usée, parce que 

c'est la Bible du foyer ; tout ce qu'elle avait de bon, lui était venu 

de ce Livre et c'est de lui qu'elle tira ce qu'elle nous apprit. Si 

ma mère fut une bénédiction pour le monde, c'est parce qu'elle 

buvait à cette fontaine. La lumière de la veuve Moody brilla 

dans cette maison sur la colline pendant cinquante ans. Que 

Dieu te bénisse, mère ; combien nous t’aimons ! Au revoir, à 

très bientôt, mère ! " - Dwight Moody s'exprimant, en 1895, à 

la cérémonie d'enterrement de sa mère.  

Que personne ne pense que D. L. Moody fut grand en lui-même 

ou qu'il eut des occasions que les autres n'avaient pas. Ses ancêtres 

étaient de simples paysans, qui vécurent pendant sept générations, 

soit environ deux cents ans, dans la vallée du Connecticut, aux 

Etats-Unis. Dwight naquit le 5 février 1837, de parents pauvres, 

le sixième d'une famille de neuf enfants. Il était encore très jeune 

Betsy Moody (née Holton), la Mère de Dwight  

Moody (1805-1895)     

UNE VEUVE QUI SE CONFIA EN DIEU POUR 

ELEVER SES ENFANTS par Orlando Boyer. 
 



100 
 

à la mort de son père, lorsque les créanciers s'emparèrent de tout 

ce que possédait la famille, jusqu'au bois qui servait à chauffer la 

maison par temps de grand froid.   

L'histoire des années de lutte de la mère de Moody est des plus 

émouvantes et des plus dignes d'inspiration. Quelques mois après 

la mort de son mari, elle mit au monde des jumeaux, alors que 

l'aîné n'avait que douze ans. La famille lui conseilla alors de 

confier ses enfants à d'autres qui les élèveraient à sa place. Mais 

avec un courage invincible et un dévouement profond envers ses 

enfants, elle réussit à élever les neuf enfants dans son propre 

foyer. On a conservé, comme un précieux trésor, sa Bible dans 

laquelle les paroles de Jérémie 49 :11 était soulignées : " Laisse 

tes orphelins, je les ferai vivre, et que tes veuves se confient en 

moi. "  

Que peut-on attendre d'enfants qui ont grandi auprès de leur mère, 

si ce n'est qu'ils deviennent des hommes et des femmes attachées 

au même Dieu qu’elle ? Ainsi s'exprima Dwight, près du cercueil 

de sa mère, lorsque celle-ci mourut à l'âge de quatre-vingt-dix ans 

:   

"Si je parviens à dominer mon émotion, je voudrais dire quelques 

mots. C'est un grand honneur que d'avoir été le fils d'une telle 

mère. J'ai beaucoup voyagé, mais je n'ai jamais rencontré 

quelqu'un comme elle. Elle était toujours si proche de ses enfants 

que c'était un grand sacrifice pour chacun de nous de nous 

éloigner du foyer.   

Pendant la première année après la mort de mon père, elle 

s'endormait tous les soirs en pleurant. Et pourtant, elle était 

toujours gaie et animée en présence de ses enfants. Ses regrets lui 



101 
 

servaient à se rapprocher de Dieu [...]. Maintes fois je me 

réveillais pour la trouver en train de prier ou parfois de pleurer. 

Je ne peux exprimer la moitié de ce que je voudrais dire. Combien 

j'aime ce visage ! Pendant cinquante ans, je n'ai pas eu de plus 

grande joie que de revenir chez moi. Sur le chemin de retour, 

alors que je me trouvais encore à soixante-quinze kilomètres, je 

me sentais si anxieux et pressé d'arriver, que je me levais et 

faisais les cent pas dans le wagon, jusqu'à l'entrée du train en 

gare [...]. Si j'arrivais la nuit, je cherchais toujours à distinguer 

la lumière de la fenêtre de ma mère. Je suis si heureux d'avoir pu 

arriver cette fois-ci à temps pour qu'elle me reconnaisse. Je lui ai 

demandé : Mère, tu me reconnais ? et elle m'a répondu : Allons ! 

comme si je pouvais ne pas te reconnaître !  

Voici sa Bible, si usée, parce que c'est la Bible du foyer ; tout ce 

qu'elle avait de bon, lui était venu de ce Livre et c'est de lui qu'elle 

tira ce qu'elle nous apprit. Si ma mère fut une bénédiction pour le 

monde, c'est parce qu'elle buvait à cette fontaine. La lumière de 

la veuve Moody brilla dans cette maison sur la colline pendant 

cinquante ans. Que Dieu te bénisse, mère ; combien nous 

t’aimons ! Au revoir, à très bientôt, mère ! "  

Quand on voit la réussite de Dwight L. Moody, on se voit obligé 

d'ajouter : Qui peut prévoir l'avenir que connaîtra un enfant élevé 

dans un foyer où les parents aiment sincèrement le Père céleste, 

au point de demander chaque jour à tous les enfants d'écouter la 

voix de Dieu par la lecture de la Bible et de s'adresser à lui avec 

respect par la prière ?  

Tous les enfants de la veuve Moody assistaient aux cultes le 

dimanche ; ils apportaient un casse-croûte pour pouvoir passer la 



102 
 

journée entière à l'église. Ils devaient écouter deux longs sermons 

et assister entre temps à l'école du dimanche. Dwight, après avoir 

travaillé toute la semaine, trouvait que sa mère exigeait trop en 

l'obligeant à assister aux sermons qu'il ne comprenait pas. Mais 

finalement, il en vint à être reconnaissant à cette bonne mère de 

sa consécration  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

 

 

 

 

 

L'abbé Charles Chiniquy fut un prêtre catholique canadien 

réputé. Né à Kamouraska, Québec, le 20 juillet 1809, il fut le 

premier à établir une société de tempérance (entraide anti-

alcoolique) dans ce pays,  

ce qui lui valut le titre "d'apôtre de la tempérance" au Canada. 

Ses nombreux dons et sa piété lui valurent également la mission 

de confiance d'installer toute une colonie de Canadiens 

Français dans l'État d'Illinois. Vers la fin de sa vie, il fut l'ami 

d'Abraham Lincoln. Il fit plusieurs tournées de prédication en 

Angleterre, et ce court témoignage sur l'événement le plus 

important de sa vie fut donné à Londres. Il vécut jusqu'à 90 ans 

et mourut à Montréal le 16 janvier 1899.   

Récit autobiographique de l'événement le plus important de 

sa vie de prêtre  

" Je suis né au Canada en 1809, et je fus baptisé la même année 

dans l'Église Catholique Romaine. En 1833, je fus ordonné prêtre. 

Je suis maintenant dans ma  

74ème année et cela fait donc près de 50 ans que j’ai reçu la dignité 

du sacerdoce dans l'Église Romaine.   

Charles Chiniquy  (1809-

1899)    

LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE 

par Charles Chiniquy. 

 



104 
 

Pendant 25 ans, j'ai été prêtre de cette Église, et je peux vous dire 

franchement que j'aimais l'Église Romaine et que l'Église 

Romaine me le rendait bien. J'aurais versé mon sang jusqu'à la 

dernière goutte pour mon Église, et j'aurais sacrifié mille fois ma 

vie pour étendre sa puissance et son prestige sur le continent 

américain et dans le monde entier. Ma grande ambition était de 

convertir les Protestants, et de les amener à mon Église, parce que 

j'avais reçu l'enseignement, et j'enseignais moi-même que, hors 

de l'Église Romaine, il n'y a pas de salut. J'étais donc attristé à la 

pensée que toutes ces multitudes de Protestants seraient perdues 

pour l'éternité.   

Quelques années après ma naissance, nous vivions dans une 

localité où il n'y avait pas d'école. Ma mère fut, de ce fait, ma 

première institutrice, et le livre dans lequel elle m'apprit à lire était 

la Bible. A l'âge de 8 ou 9 ans, je lisais le livre divin avec un 

incroyable plaisir et mon cœur était transporté par la beauté de la 

Parole de Dieu. Ma mère choisissait elle-même les chapitres 

qu'elle désirait que je lise, et ma lecture me passionnait au point 

que, bien des fois, je refusais d'aller jouer dehors avec les autres 

petits gars plutôt que d'interrompre cette lecture du saint livre. Il 

y avait des chapitres que j'aimais tellement que je les apprenais 

par cœur.   

Mais après la mort de ma mère, la Bible disparut de la maison, 

probablement par les bons soins du curé, lequel avait déjà 

auparavant essayé d'obtenir qu'elle lui fût remise.   

Or cette Bible est la racine de toute cette histoire. Ce fut la lumière 

qui fut déversée dans mon âme d'enfant et qui, grâces en soient 

rendues à Dieu, ne s'est jamais éteinte. Elle demeure là. Et, par la 



105 
 

miséricorde de Dieu, c'est à cette chère Bible que je dois 

aujourd'hui l'indicible joie que j'éprouve à me trouver parmi les 

rachetés, parmi ceux qui ont reçu la lumière et qui boivent 

continuellement à la source pure de la Vérité.   

Peut-être quelques-uns sont-ils en train de se demander si les 

prêtres catholiques permettent aux gens de lire la Bible. Oui, et de 

cela je remercie Dieu ! C'est un fait qu'aujourd'hui presque dans 

le monde entier, l'Église Romaine accorde la permission de lire la 

Bible, et vous pouvez la trouver dans certains foyers catholiques.   

Mais, ceci reconnu et admis, il faut dire la vérité toute entière. 

Lorsque le prêtre autorise un laïc à lire la Bible, et lorsque le prêtre 

lui-même reçoit cette Bible de l'Église, il y a une condition. La 

condition est que, quoique ce prêtre et ce laïc puissent lire la 

Bible, ils ne doivent jamais, en aucune circonstance, en 

comprendre un seul mot selon leur propre conscience, 

intelligence ou conception.   

Lorsque je fus ordonné prêtre, je fis le serment de ne jamais 

interpréter l'Écriture autrement que selon ce qu'on appelle " le 

consentement unanime des saints pères ".   

Amis, allez donc questionner un catholique aujourd'hui et 

demandez-lui s'il a le droit de lire la Bible ! Il vous répondra... oui 

! Mais demandez-lui : " Avez-vous le droit de l'interpréter, c'est-

à-dire de la comprendre vous-même ? " Il vous répondra non. Les 

prêtres disent positivement au peuple, et l'Église dit positivement 

aux prêtres, qu'ils n'ont pas le droit de comprendre un seul mot de 

la Bible selon leur propre intelligence ou leur propre conscience 

et que c'est un péché grave que de se permettre de le faire. Les 

prêtres disent au peuple : " Si vous essayez de comprendre la 



106 
 

Bible avec votre propre intelligence, vous êtes perdu. C'est un 

livre très dangereux. Vous pouvez la lire, mais il serait mieux de 

ne pas la lire puisque vous ne pouvez pas la comprendre ! "   

Quel est le résultat d'un tel enseignement ? Le résultat est que, 

malgré le fait que les prêtres et certaines personnes aient la Bible 

entre les mains, ils ne la lisent pratiquement pas. Liriez-vous un 

livre si vous étiez persuadé que vous ne pouvez pas en 

comprendre une ligne par vous-même ?   

Voilà donc la vérité, mes amis, concernant l'attitude de l'Église 

Romaine. Ils ont la Bible, vous la trouverez sur la table des prêtres 

et de certains catholiques, mais il n'y a pas deux prêtres sur 10 000 

qui lisent la Bible du commencement à la fin et y prêtent attention. 

Ils lisent quelques pages par ci par là et c'est tout.   

Dans l'Église Romaine, la Bible est un livre scellé. Mais elle ne 

l'est pas pour moi ! Je la trouvais précieuse pour mon cœur lorsque 

je n'étais encore qu'un petit gars, et lorsque je devins prêtre de 

Rome, je la lus pour devenir un homme fort et pour être capable 

de discuter et défendre " mon " Église.  Mon grand objectif était 

de confondre les pasteurs protestants d'Amérique. Je me procurai 

un ouvrage sur les Pères et je l'étudiai jour et nuit avec les Saintes 

Écritures, afin de me préparer pour la grande bataille que je me 

proposais d'engager contre les Protestants. Je fis cette étude en 

vue de donner de solides fondements à ma propre foi en l'Église 

Catholique Romaine.   

Mais Dieu soit béni, à chaque fois que je lisais la Bible, il y avait 

une voix mystérieuse qui disait en moi : " Ne vois-tu pas que, dans 

l'Église Romaine, vous ne suivez pas les enseignements de la 

Parole de Dieu, mais seulement la tradition des hommes ? "  



107 
 

Dans les heures silencieuses de la nuit, lorsque j'entendais cette 

voix, je pleurais et criais, mais alors la voix devenait comme un 

éclat de tonnerre. Comme je voulais vivre et mourir dans la " 

sainte Église Catholique Romaine ", je priais Dieu d'étouffer cette 

voix, mais je ne l'entendais que plus forte. Ainsi pendant que je 

lisais Sa Parole, Dieu essayait de briser mes fers, mais je ne 

voulais pas que ces fers-là soient brisés. Il venait à moi avec Sa 

lumière salvatrice, mais je ne voulais pas la recevoir !   

Je n'ai pas de mauvais sentiments à l'égard des prêtres romains. 

Certains d'entre vous s'imaginent que, peut-être, j'en ai : ils se 

trompent. Parfois je pleure à cause d'eux car je sais que, les 

pauvres gens, ils font juste comme moi, ils luttent contre le 

Seigneur comme je le faisais, et ils sont alors aussi misérables que 

je l'étais moi-même. Si je vous raconte l'une de ces luttes dont je 

vous parle, alors vous comprendrez ce que c'est que d'être un 

prêtre catholique, et peut-être prierez-vous pour eux.   

A Montréal, il y a une magnifique cathédrale capable de contenir 

15 000 personnes. J'y prêchais souvent. Un jour, l'évêque me 

demanda d'y prêcher sur la vierge Marie et je le fis avec 

satisfaction. Je prêchai donc aux gens en cette nouvelle occasion 

ce que je croyais être vrai, et que les prêtres croient et prêchent 

partout. Voici les grandes lignes de mon sermon :   

" Mes chers amis, lorsqu'un homme s'est révolté contre son roi, 

vient-il lui-même après cela se présenter devant lui ? Et s'il a une 

faveur à demander à son roi, osera-t-il, dans de telles 

circonstances, apparaître lui-même en sa présence ? Non ! Le roi 

le châtierait. Que fait-il donc ? Au lieu de se présenter lui-même, 

il charge quelque personne amie du roi, l'un de ses officier, sa 



108 
 

sœur peut-être, voire sa mère, de présenter sa pétition. Cette 

personne parle au roi en faveur du coupable, demande pardon 

pour lui, apaise la colère royale et souvent il arrive que le roi 

accordera à cette personne la grâce qu'il eût refusée au coupable 

lui-même. "  

" Eh bien, continuai-je, nous sommes tous pécheurs, nous avons 

tous offensé le grand et puissant roi, le Roi des rois. Nous avons 

fomenté de la rébellion contre Lui. Nous avons piétiné Ses lois, et 

certainement provoqué Sa colère contre nous. Que pouvons-nous 

faire maintenant ? Irons-nous nous présenter à Lui les mains 

pleines d’iniquités ? Non ! Mais, Dieu merci, nous avons Marie, 

la mère de Jésus notre roi, qui se tient à Sa droite et comme un 

bon fils ne refuse jamais une faveur à une mère tendrement aimée, 

de même Jésus ne refusera jamais rien à Marie. Il n'a jamais 

repoussé aucune demande de sa part lorsqu'Il était sur terre. 

Jamais, Il ne l'a rebutée en quoi que ce soit. Mais quel est le fils 

qui voudrait faire de la peine à une mère aimante lorsqu'il peut la 

réjouir en lui accordant ce qu'elle demande ? Eh bien, je le dis, 

Jésus, le Roi des rois, n'est pas seulement le Fils de Dieu ; Il est 

aussi le Fils de Marie, et Il aime Sa Mère ! Et de même qu'Il ne 

lui a jamais refusé aucune faveur lorsqu'Il était sur la terre. Il ne 

Lui en refusera aucune encore aujourd'hui. "  

" Que devons-nous donc faire ? Certes pas nous présenter nous-

mêmes devant le grand Roi, tout couverts d'iniquités comme nous 

le sommes ! Adressons-nous donc à Sa Sainte Mère ! Elle ira elle-

même aux pieds de Jésus son Dieu et son Fils et elle recevra 

certainement tout ce qu'elle demandera. Elle demandera notre 

pardon et elle l'obtiendra. Il vous accordera n'importe quoi du 

moment que c'est Sa Mère qui le lui demande ! "  



109 
 

Mes auditeurs étaient si heureux à l'idée d'avoir une telle avocate 

intercédant pour eux jour et nuit aux pieds de Jésus, qu'ils 

pleuraient tous et étaient transportés de joie de ce que Marie allait 

demander et obtenir leur pardon.   

A cette époque, je pensais que c’était non seulement la religion du 

Christ, mais le bon sens même, et qu'on ne pouvait rien trouver à 

redire !   

Après le sermon, l'évêque vint, me donna sa bénédiction et me 

remercia, disant que ce sermon ferait beaucoup de bien dans la 

ville de Montréal !   

Ce soir-là, lorsque je m'agenouillai et pris ma Bible, mon cœur 

était rempli de joie à cause du bon sermon que j'avais fait le matin. 

J'ouvris et le passage de l'Évangile selon Matthieu chapitre 12, 

verset 46 se trouva devant mes yeux.   

" Comme Il parlait encore au peuple, sa mère et ses frères étaient 

dehors, cherchant à lui parler. Quelqu'un lui dit : ‘Voici, votre 

mère et vos frères qui sont là dehors, et ils cherchent à vous 

parler.’ Jésus répondit à l'homme qui lui disait cela : ‘Qui est ma 

mère, et qui sont mes frères ?’ et étendant la main vers ses 

disciples, il dit : ‘Voici ma mère et mes frères. Car quiconque fait 

la volonté de mon Père qui est dans les cieux, celui-là est mon 

frère, et ma sœur, et ma mère.’ " (Traduction catholique du 

Chanoine Crampon).   

Lorsque j'eus lu ces lignes, une voix me parla plus terrible que le 

tonnerre et me dit : " Chiniquy, tu as prêché un mensonge ce matin 

lorsque tu as dit que Marie avait toujours obtenu de Jésus ce 

qu'elle lui demandait. Ne vois-tu pas ici que Marie vient 



110 
 

demander une faveur, celle de voir son fils ? " Marie, en effet, 

venait demander la faveur de voir son fils mais, lorsqu'elle arrive 

à l'endroit où il se trouvait, il y avait tellement de monde qu'elle 

ne peut entrer. Que fait-elle donc ? Elle fait ce que ferait toute 

mère en cette circonstance : elle élève la voix et le prix de venir 

lui parler. Mais lorsque Jésus entend la voix de Sa mère, et que 

Son regard divin la discerne que fait-il ? Lui accorde-t-il ce qu'elle 

demande ? Hé bien non ! Il ferme Ses oreilles à sa voix, et ferme 

Son cœur à sa prière. C'est une rebuffade publique et qu'elle peut 

ressentir cruellement. Les gens sont surpris, même déconcertés, 

voire scandalisés ! Ils se tournent vers le Christ et lui font 

remarquer que ce sont Sa mère et Ses frères qui Le demandent. 

Que répond Jésus ? Rien d'autre que cette extraordinaire réponse 

: " Étendant la main vers Ses disciples Il dit : ‘Voici ma mère et 

mes frères, car quiconque fait la volonté de mon Père qui est dans 

les cieux, celui-là est mon frère, ma sœur, ma mère.’ " Ainsi Marie 

se trouve-t-elle publiquement repoussée et rebutée.   

La voix me parla à nouveau avec la force du tonnerre me disant 

de lire le même récit dans l'Évangile de Marc chapitre 3, verset 

31-35 et dans celui de Luc, chapitre 8 verset 19-20. Ainsi, loin 

d'accorder à Sa mère ce qu'elle Lui demandait, Jésus avait 

répondu par une rebuffade publique ! Alors la voix me parla de 

nouveau avec une terrible puissance me disant que Jésus, tant 

qu'Il était un petit enfant, obéissait à Joseph et à Sa mère, mais 

dès qu'Il se manifesta Lui-même devant le monde comme le Fils 

de Dieu Sauveur du monde, la grande Lumière de l'humanité, 

alors Marie devait disparaître. Car c'est vers Jésus Seul que le 

monde doit tourner ses regards pour recevoir Lumière et Vie !   



111 
 

Je vous le dis, mes amis, la voix me parla toute la nuit ! " 

Chiniquy, Chiniquy, tu as prêché un mensonge ce matin, et tu as 

raconté une quantité de fables et de niaiseries. Tu enseignes contre 

les Écritures. " Je priai et pleurai et ce fut pour moi une nuit 

blanche.   

Le lendemain matin, je me rendis pour le déjeuner, à la table de 

l'évêque coadjuteur, lequel m'avait invité. Il me dit : " M. 

Chiniquy, vous m'avez tout l'air d'un homme qui a passé la nuit à 

pleurer ! Que se passe-t-il ? Je lui dis : ‘Monseigneur, vous ne 

vous trompez pas. Je suis dans une tristesse qui dépasse toute 

mesure !’ ‘De quoi s'agit-il donc ?’ demanda-t-il. ‘Oh, Je ne puis 

vous le dire ici, répondis-je, mais si vous voulez bien m'accorder 

une heure d'entretien seul à seul, je vous montrerai quelque chose 

qui vous rendra perplexe.’ "  

Après le repas nous nous retirâmes dans son cabinet et je lui dis :   

– Monseigneur, hier vous m'avez fait de grands 

compliments sur mon sermon dans lequel j'avais affirmé que 

Jésus avait toujours répondu favorablement à Sa mère. Mais, 

Monseigneur, cette nuit, j'ai entendu une toute autre voix, plus 

puissante que la vôtre, et ce qui me trouble c'est de croire que cette 

voix est celle de Dieu ! Cette voix m'a dit que nous, prêtres et 

évêques catholiques, nous prêchons ce qui est faux chaque fois 

que nous disons au peuple que Marie a toujours le pouvoir de 

recevoir de Jésus-Christ les faveurs qu'elle Lui demande. Ceci est 

un mensonge, Monseigneur et, j'en ai bien peur, un mensonge 

diabolique et une erreur tragique.   

– Qu'est-ce que cela veut dire, M. Chiniquy, dit l'évêque, 

êtes-vous protestant ?   



112 
 

– Non, dis-je, je ne suis pas protestant ! – souvent j'avais été 

appelé protestant à cause de mon attachement bien connu à la 

Bible – mais je vous le dis les yeux dans les yeux, j'ai bien peur 

d'avoir prêché hier un mensonge, et que vous-même, 

Monseigneur, n'en prêchiez un la prochaine fois que vous direz 

qu'il faut invoquer Marie sous le prétexte que Jésus n'a jamais rien 

refusé à Sa mère ! Ceci est faux.   

– Vous allez trop loin, M. Chiniquy, dit l'évêque.   

– Non, Monseigneur, répliquai-je et d'ailleurs cela ne sert à 

rien de discuter : voici l'Évangile, lisez-le !   

Je mis l'Évangile entre les mains de l'évêque et il lut de ses propres 

yeux ce que j'ai déjà cité. Mon impression fut que c'était comme 

s'il lisait cela pour la première fois. Le pauvre homme était si 

surpris qu'il demeurait muet et tremblant. A la fin, il murmura :   

– Qu'est-ce que cela veut dire ?   

– Eh bien, répondis-je, ceci est l'Évangile et vous y voyez 

que Marie est venue demander quelque chose à Jésus et que non 

seulement Il a publiquement refusé de la recevoir, mais Il a même 

refusé de la considérer comme Sa Mère. Il a fait cela 

publiquement afin que nous sachions bien que Marie est la mère 

de Jésus comme homme mais non comme Dieu.   

L'évêque était hors de lui, et ne savait quoi me répondre. Je 

demandai alors la permission de lui poser quelques questions, et 

lui dis :   



113 
 

– Monseigneur, qui nous a sauvés, vous et moi, en mourant 

sur la croix ?   

– Jésus-Christ, répondit-il.   

– Et qui a payé vos dettes et les miennes en versant Son sang 

: Marie ou bien Jésus ?   

– Jésus-Christ.   

– Eh bien donc, Monseigneur, lorsque Jésus et Marie se 

trouvaient sur la terre, qui aimait le plus les pécheurs, Marie ou 

bien Jésus ?   

Il répondit de nouveau que c'était Jésus.   

– Dites-moi, demandai-je, a-t-on jamais vu un pécheur venir 

à Marie, sur la terre, pour être sauvé ?   

– Non.   

– Avez-vous mémoire que des pécheurs soient venus à Jésus 

pour être sauvés ?   

– Oui, beaucoup.   

– Les a-t-Il repoussés ?   

– Jamais.   

– Jésus a-t-Il quelquefois dit aux pécheurs d'aller à Marie ?   

– Non.   



114 
 

– Ne vous souvient-il pas que Jésus, par contre, a dit aux 

pauvres pécheurs : " Venez à Moi " ?   

– Oui, Il l'a dit.   

– A-t-Il depuis rétracté ces paroles ?   

– Non.   

– Qui donc avait alors le pouvoir de sauver les pécheurs ? 

demandai-je.   

– Oh, c'était Jésus !   

– Fort bien, Monseigneur et maintenant que Jésus et Marie 

sont au ciel, pouvez-vous me prouver que Jésus a perdu quoi que 

ce soit de Son désir et de Son pouvoir de sauver les pécheurs, ou 

bien qu'Il a délégué ce pouvoir à Marie ?   

- Non, dit l'évêque.   

- Alors, Monseigneur, demandai-je, pourquoi n'allons-nous 

pas à Jésus et à Lui  

Seul ? Pourquoi enseignons-nous aux malheureux pécheurs qu'ils 

doivent aller à Marie, alors que, vous-même venez de le 

confesser, elle n'est rien comparée à Jésus, ni en puissance, ni en 

miséricorde, ni en amour, ni en compassion pour les pécheurs ?   

Le pauvre évêque ressemblait à un condamné à mort. Il tremblait 

devant moi, et il invoqua une affaire urgente devant moi, pour me 

laisser. L'affaire en question était qu'il ne savait pas me répondre.   



115 
 

Je n'étais toutefois pas encore converti, loin de là ! Il y avait 

encore beaucoup de liens qui me retenaient attaché aux pieds du 

pape. Il y avait d'autres batailles à livrer avant que je puisse briser 

mes chaînes ! Et, bien que je fusse troublé, je n'avais rien perdu 

de mon zèle pour " mon " Église. Les évêques m'avaient donné 

une grande autorité et de grands pouvoirs, le pape m'avait élevé 

au-dessus de beaucoup d'autres, et j'avais l'espoir, comme 

beaucoup l'ont, que petit à petit, nous pourrions réformer l'Église 

en beaucoup de points.   

En 1851, je partis pour l'Illinois afin d'y fonder une colonie de 

Canadiens français. J'emmenai avec moi 75 000 personnes et 

installai la colonie sur les magnifiques prairies de l'Illinois, 

prenant possession de ce terrain au nom de l'Église Romaine.   

Mon travail de colonisateur fit de moi un homme très riche. 

J'achetai beaucoup de Bibles et en offris une à presque chaque 

famille. L'évêque était très mécontent de moi à cause de cela, mais 

je ne me préoccupai pas de ce mécontentement.   

Je n'avais pas la moindre idée de renier l'Église Romaine, mais je 

voulais diriger mon troupeau du mieux possible dans la voie dans 

laquelle Jésus-Christ désirait me voir les conduire.   

Il advint que l'évêque de Chicago fit à cette époque une chose que 

nous, Français, ne pûmes tolérer. C'était une action criminelle, et 

j'écrivis au pape et obtins sa déposition. Un autre évêque fut 

nommé à sa place, lequel me délégua son Vicaire Général. Le 

Vicaire Général me dit :   

– M. Chiniquy, nous sommes tous très heureux que vous 

ayez fait déposer cet évêque qui était un homme vil. Mais dans 



116 
 

beaucoup d'endroits on s'imagine que vous n'êtes plus dans 

l'Église Romaine. On vous suspecte d'être un hérétique et d'être 

devenu protestant. Ne voudriez-vous pas nous donner une 

déclaration qui nous permette de prouver dans le monde entier 

que vous et vos gens êtes toujours de bons catholiques romains ?   

– Je n'y ai pas d'objection, répondis-je.   

Il ajouta que c'était le désir personnel du nouvel évêque d'avoir un 

tel document émanant de moi. Je pris une feuille de papier, et il 

me sembla que j'avais là une occasion unique de réduire 

définitivement au silence la voix qui me parlait jour et nuit et 

troublait ma foi. Je voulus, par ce moyen, me persuader moi-

même que dans l'Église Catholique Romaine, nous suivions 

réellement la Parole de Dieu, et pas seulement des traditions 

d'hommes. J'écrivis donc exactement ce qui suit : " Monseigneur, 

nous Canadiens français de la Colonie de l'Illinois, voulons vivre 

dans la Sainte Église Romaine, Catholique et Apostolique, hors 

de laquelle il n'y a point de salut. Et pour prouver ceci à votre 

Excellence, nous promettons de nous soumettre à votre autorité, 

en suivant la Parole de Dieu telle que nous la trouvons dans 

l'Évangile du Christ. "  

Je signai ce papier et l'offris à la signature de mes gens, ce qu'ils 

firent. Je remis ensuite le document au Vicaire Général, lui 

demandant ce qu'il en pensait. Il dit : " C'est exactement ce que 

nous désirions. " Il m'assura que l'évêque accepterait cette 

déclaration et que tout serait en règle.   

Lorsque l'évêque eut lu l'acte de soumission, lui aussi le trouva 

correct et avec des larmes de joie, il dit : " Je suis heureux que 



117 
 

vous ayez déclaré votre soumission, car nous avions tous la 

crainte que vous et votre colonie ne deveniez Protestants  

! "  

Chers amis, pour vous prouver mon aveuglement, je dois vous 

confesser à ma honte que j'étais heureux d'avoir fait la paix avec 

l'évêque, un homme alors qui ne l'avait pas faite avec Dieu. 

L'évêque me donna une " Lettre de Paix " dans laquelle il déclarait 

que j'étais l'un de ses meilleurs prêtres, et je retournai vers mes 

concitoyens bien déterminé à en rester là. Mais Dieu me regardait 

avec Sa pitié miséricordieuse, et Il s'apprêtait à briser cette paix 

avec l'homme et non avec Lui.   

Après mon départ, l'évêque se rendit au bureau du télégraphe, d'où 

il télégraphia mon acte de soumission aux autres évêques en leur 

demandant leur opinion. Ils lui répondirent tous le même jour et 

avec unanimité :   

– Comment ne voyez-vous pas que Chiniquy est un 

Protestant déguisé, et qu'il a fait de vous un Protestant ? Ce n'est 

pas à vous qu'il se soumet, c'est à la Parole de Dieu ! Si vous 

acceptez cet acte de soumission, vous devenez vous-même un 

Protestant !   

Dix jours plus tard, je fus convoqué par l'évêque. Et lorsque je fus 

devant lui, il me demanda si j'avais sur moi la Lettre de Paix qu'il 

m'avait remise à ma précédente visite. Je sortis la lettre, et 

lorsqu'il eut constaté que c'était bien l'original, il courut à la 

cheminée et la jeta dans le feu. J'étais stupéfait et me précipitai 

pour sauver ma lettre, mais il était trop tard, elle était consumée. 

Je me tournai alors vers l'évêque et dis :   



118 
 

– Comment osez-vous, Monseigneur, vous emparer d'un 

document qui est ma propriété, et le détruire sans mon 

consentement ?   

– M. Chiniquy, répliqua-t-il, je suis votre supérieur, je n'ai 

pas de comptes à vous rendre.   

– Vous êtes, en effet, mon supérieur, Monseigneur, 

répliquai-je, et je ne suis, moi, qu'un pauvre prêtre, mais il y a un 

grand Dieu, qui est au-dessus de vous et de moi, et ce Dieu m'a 

donné des droits que je ne renierai jamais pour plaire à un homme 

quel qu'il soit. En présence de ce Dieu, je proteste contre votre 

iniquité.   

– Êtes-vous venu ici pour me faire la leçon, dit-il ?   

– Non, Monseigneur, répliquai-je, mais je désire savoir si 

c'est pour m'insulter que vous m'avez fait venir ici.   

– M. Chiniquy, répondit–il, je vous ai fait venir parce que 

vous m'avez remis un document dont vous saviez fort bien que ce 

n'était pas un acte de soumission.   

– Faites-moi donc savoir quel acte de soumission vous 

requérez de moi !   

– Vous devez commencer par supprimer les mots : " 

...suivant la Parole de Dieu telle que nous la trouvons dans 

l'Évangile du Christ ", puis écrire simplement que vous promettez 

d'obéir à mon autorité sans aucune condition, et que vous 

promettez de faire quoi que ce soit que je vous dise de faire.   



119 
 

Je me dressai et dis :   

– Monseigneur, ce que vous me demandez là ce n'est pas un 

acte de soumission, c'est un acte d’adoration ! Je vous le refuse !   

– Eh bien alors, dit-il, si vous ne pouvez me donner un tel 

acte de soumission, vous ne pouvez être plus longtemps un prêtre 

catholique.   

Je levai les mains vers Dieu et m'écriai : " Dieu Tout Puissant, 

sois à jamais béni ! " Et prenant mon chapeau, je quittai l'évêque.   

Je retournai à ma chambre d'hôtel, fermai la porte à clé, et tombai 

à genoux pour examiner en présence de Dieu l'acte que je venais 

d'accomplir.   

Je vis alors clairement pour la première fois de ma vie que l'Eglise 

Romaine ne pouvait pas être l'Eglise de Christ. J'avais appris la 

terrible vérité, non pas des lèvres des Protestants, non pas de ses 

ennemis, mais de l'Église Romaine elle-même. Je vis que je ne 

pouvais y demeurer qu'à condition de renier la Parole de Dieu 

dans un document officiel. Alors je reconnu qu'il valait mieux 

renier l'Église Romaine. Mais, oh mes amis, quel épais nuage 

s'étendait maintenant autour de moi. Dans mes ténèbres je priais : 

" Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi mon âme est-elle entourée d'un 

nuage si sombre ? " Avec larmes, je criai à Dieu de me montrer le 

chemin, et pendant un moment, aucune réponse ne me vint. 

J'avais quitté l'Église Romaine, j'avais renoncé à ma position, à 

mon honneur, à mes frères et sœurs, à tout ce qui m'était cher !   



120 
 

Je voyais d'avance comment le pape, les évêques, les prêtres 

allaient m'attaquer dans la presse et du haut de la chaire, comment 

ils essaieraient de m'ôter l'honneur, le nom et peut-être la vie.   

Je comprenais qu'une guerre sans répit avait maintenant 

commencé entre l'Église Romaine et moi, et je cherchais si 

quelque ami me restait pour être à mes côtés dans cette bataille. 

Mais je n'en vis pas un, car je savais que même mes amis les plus 

chers seraient dans l'obligation de me maudire et de me considérer 

comme un traître infâme. Je voyais mon peuple me rejeter, et ma 

patrie bien-aimée, où je comptais tant d'amis, me maudire ; je 

comprenais que j'étais devenu un objet d'horreur pour le monde. 

J'essayai alors de me rappeler si j'avais quelque amitié parmi les 

Protestants. Mais j'avais tellement parlé et écrit contre eux ma vie 

durant que je n'avais pas un seul ami parmi eux. Je me vis bien 

seul dans la bataille.   

C’en était trop et si, en cette heure terrible, Dieu n'avait pas fait 

un miracle, je n'aurais pu résister. Il me semblait impossible de 

sortir de cette chambre pour entrer dans un monde glacé où je ne 

trouverai plus une main pour serrer la mienne, ou un seul visage 

pour me sourire, mais où je ne rencontrerai que les regards qu'on 

jette sur les traîtres.   

Il semblait que Dieu était bien loin, mais Il était bien près. 

Soudain, la pensée me traversa : " Tu as ton Évangile, lis-le, tu y 

trouveras la lumière ! " Agenouillé et la main tremblante j'ouvris 

le livre – ou plutôt ce ne fut pas moi qui l'ouvris mais Dieu, car 

voici le verset sur lequel mes yeux tombèrent : " Vous avez été 

rachetés à grand prix, ne devenez pas esclaves des hommes ! " 

(1ère épître aux Corinthiens, chapitre 7, verset 23). Avec ces mots, 



121 
 

la lumière entra en moi et pour la première fois je vis le grand 

mystère du salut dans la mesure où un homme peut le voir. Je me 

dis :   

" Jésus m'a racheté, donc si Jésus m'a racheté, Il m'a sauvé : je suis 

sauvé ! Jésus est mon Dieu. Toutes les œuvres de Dieu sont 

parfaites. Je suis donc parfaitement sauvé ! Jésus ne peut pas me 

sauver à moitié. Je suis sauvé par le sang de l'Agneau, je suis 

sauvé par la mort de Jésus. "   

Ces mots me furent si doux que j'éprouvai en les prononçant une 

joie indicible, comme si les sources de vie s'étaient ouvertes et des 

flots de lumière nouvelle inondaient mon âme. Je me dis :   

" Non je ne suis pas sauvé, comme je l'avais cru, en passant par 

Marie, ni en allant expier moi-même dans un " purgatoire ", ni par 

la confession, ni par les indulgences et les pénitences. Je suis 

sauvé par Jésus seul ! "  

J'éprouvai alors une joie telle, une telle paix, que les anges de Dieu 

ne peuvent pas être plus heureux que je ne l'étais. Le sang de 

l'Agneau ruisselait sur ma pauvre âme pécheresse. Avec un 

profond cri de joie je priai : " Ô Jésus bien-aimé, je le sens, je le 

sais, Tu m'as sauvé. Ô Don de Dieu, je T'accepte. Prends mon 

cœur et garde-le à jamais à Toi ! Don de Dieu, demeure en moi 

pour me rendre pur et fort, demeure en moi pour être mon chemin, 

ma lumière et ma vie. Accorde-moi de demeurer en Toi 

maintenant et pour toujours. Mais, Jésus bien-aimé, ne me sauve 

pas seul ! Sauve mon peuple ! Accorde-moi de leur montrer le 

Don à eux aussi ! Oh puissent-ils t'accepter et se sentir riches et 

heureux comme je le suis désormais moi-même. "  



122 
 

C'est ainsi que je découvris la lumière. J'avais ouvert mon âme et 

accepté le Don. Vous n'avez rien à faire d'autre que d'accepter ce 

Don, l'aimer et aimer Celui qui le donne.   

Le dimanche matin, la foule se rassemblait dans l'Église, je leur 

présentai le DON. Je leur montrai ce que Dieu m'avait présenté : 

Son Fils Jésus comme un Don – et en Jésus, le pardon de mes 

péchés et la vie éternelle comme un don. Alors ne sachant pas s'ils 

accepteraient le Don ou non, je leur dis : " Maintenant, mes amis, 

l'heure est venue pour moi de vous quitter. J'ai quitté pour toujours 

l'Église Romaine. J'ai pris le Don de Christ. Si vous pensez qu'il 

vaut mieux pour vous suivre le pape que suivre Christ et invoquer 

le nom de Marie plutôt que Celui de Jésus, afin d'être sauvés, 

faites-le moi savoir en vous tenant debout. "  

A mon immense surprise, toute la multitude demeura assise, 

remplissant l'édifice de sanglots. Je pensais que quelques-uns 

d'entre eux me diraient de m'en aller, mais pas un seul ne le fit. 

Comme je les observais, je vis un changement se produire en eux, 

un merveilleux changement qui ne peut s'expliquer de manière 

naturelle, et je leurs dis dans un cri de joie : " Le Dieu puissant 

qui m'a sauvé hier peut vous sauver aujourd’hui ! Avec moi, vous 

traverserez la mer rouge et vous entrerez dans la Terre Promise : 

avec moi vous accepterez le grand Don, et vous serez riches et 

heureux en ce Don ! Je vais vous poser la question sous une 

meilleure forme; si vous pensez qu'il vaut mieux pour vous suivre 

le Christ que suivre le pape, et invoquer le nom de Jésus seul 

qu'invoquer celui de Marie, qu'il est meilleur pour vous de mettre 

votre confiance seulement dans le sang de l'Agneau répandu sur 

la croix pour vos péchés plutôt que dans le Purgatoire imaginaire 

après votre mort, et si vous pensez qu'il vous est préférable de 



123 
 

m'avoir, moi qui désormais prêcherai le pur Évangile de Christ, 

plutôt que d'avoir un prêtre qui vous prêche les doctrines de 

Rome, faites-le moi savoir en vous levant ! " Et tous sans 

exception se dressèrent sur leurs pieds et avec des larmes me 

demandèrent de rester avec eux. Et les mots seraient incapables 

de décrire la joie de cette multitude. Les noms d'un millier d'âmes 

furent inscrits dans le Livre de Vie.   

Six mois plus tard, nous étions deux mille convertis. Un an plus 

tard, environ quatre mille, et maintenant nous sommes près de 25 

000 qui avons blanchi nos robes dans le sang de l'Agneau. La 

nouvelle se répandit à travers tout le continent américain et même 

en France et en Angleterre que Chiniquy, le prêtre le plus connu 

du Canada, avait quitté l'Église Romaine à la tête d'une noble 

compagnie d'hommes. Partout, le nom de Jésus-Christ fut béni et 

vous bénirez avec moi le Sauveur adorable et miséricordieux, 

maintenant que je vous ai raconté ce qu'Il a fait pour mon âme 

   Ce qu'Adam a perdu dans le jardin, peut être retrouvé, à 

travers Christ, sur nos genoux ! De toute évidence, Alexander 

Moody Stuart n'était pas étranger à cette vérité bénie. Jour et 

nuit, il jouissait de la béatitude de la communion paradisiaque 

avec le Père dans la prière. La prière fervente et agonisante était 

son habitude constante. "Il paraissait souvent combattre dans 

la prière comme Jacob à Péniel qui disait : 'Je ne Te laisserai 

pas partir à moins que Tu ne m'aies béni'". En conséquence, sa 

congrégation était souvent plus profondément touchée par sa 

prière publique que par sa prédication.  

Mr Moody Stuart considérait toujours la réunion de prière 

hebdomadaire comme la réunion la plus vitale et la plus effective 



124 
 

qui pouvait se tenir dans l'Eglise. "Il priait beaucoup à la fois en 

public et en famille pour des temps de réveil, et il incitait les autres 

à prier et à œuvrer pour cet objectif, pleinement conscient de 

l'apathie générale à ce sujet." Il exerça le ministère avec des 

hommes oints de Dieu tels que W. C. Burns et Andrew Bonar 

pendant le réveil écossais de 1839. Il soutint aussi dans la prière 

Brownlow North dans le réveil de 1859 en Ulster.  

Il est dit d'Alexander Moody Stuart que lorsqu'il prêchait, il 

amenait les hommes face à face avec le Dieu Tout-Puissant. 

Comme M'Cheyne, il dirigeait les regards des hommes à Christ 

dix fois chaque fois que ceux-ci regardaient à eux-mêmes. Il 

suppliait les hommes avec tendresse de se tourner vers Christ, 

Celui qui pouvait être connu, aimé et en lequel ils pouvaient avoir 

confiance. Tout ceci découlait de sa propre relation intime avec le 

Sauveur. Le christianisme de Mr. Moody Stuart n'était rien de 

moins qu'une passion fervente et languissante pour Jésus.  

Il passait des heures dans la prière et dans l'enseignement avec sa 

famille et son église. Il œuvrait pour les perdus et ceux qui 

périssent avec un zèle incessant. Mais il est évident d'après son 

journal intime que "Dieu était beaucoup plus pour lui que 

n'importe qui d'autre, et quiconque." On lit dans son journal : 

"Durant la nuit, je me réveille généralement toutes les deux heures 

ou toutes les heures et demie, et là j'allume la lumière pour lire 

quelques versets de la Bible qui très souvent me réjouissent et me 

vivifient, m'apportant nourriture pour la méditation et la prière… 

La nuit dernière, j'ai lu les paroles de Christ : 'Voici Mes mains et 

Mes pieds, c'est Moi-même : touche-moi et vois.' Qu'est-ce que 

cela sera lorsque nous pourrons pour nous-mêmes toucher et 

embrasser ces pieds bénis, marqués par les clous qui 



125 
 

L'accrochèrent à la croix pour notre rédemption et notre 

résurrection ?"  

A une autre occasion, il écrivit : "Au réveil, ce matin, Jésus-Christ 

s'est approché tout, tout près de moi, d'une façon qui ne ressemble 

en rien à ce que j'ai vécu autrefois. Il s'est manifesté à moi avec 

un amour, une tendresse et une sainte intimité inconcevables. Il 

s'est déplacé et m'a contraint à répondre : " Mon Seigneur Jésus " 

avec toute l'affection et l'amour de tout mon cœur."  

A mesure que Mr. Moody Stuart se consacrait davantage à la 

prière, il rentra dans une faim toujours croissante de la présence 

tangible de Jésus. Il écrivit : "L'espérance de la vie éternelle est 

étonnamment merveilleuse et glorieuse ; être avec Dieu et en Dieu 

pour toujours - le Père, le Fils et le Saint-Esprit. Si un bref temps 

de communion ici-bas donne autant de satisfaction à tout le cœur 

et à tout l'esprit, et remplit tellement l'âme dans ses plus profonds 

recoins jusqu'au débordement, qu'est-ce que cela doit être d'être 

rempli de la plénitude de Dieu pendant toute l'éternité ?"   

Mr. Moody Stuart considérait une vie consumée dans le 

sacrifice et la prière comme la réponse naturelle à l'amour 

sans fin de Christ. Il se lamentait du fait que "certains sont 

disposés à ce que Christ soit quelque chose, mais peu 

consentiront à ce que Christ soit tout." Tout son ministère 

était façonné par ses longues heures passées dans la prière. 

Il fut un époux fidèle et aimant parce qu'il avait été touché 

dans la prière par Celui que son âme aime. Il fut un père 

tendre et patient parce qu'il avait une connaissance intime de 

Dieu le Père à travers la prière. Il fut un pasteur fidèle envers 

son église parce qu'il avait contemplé le Bon Berger dans des 



126 
 

temps de prière. N'est-il pas vrai que notre faiblesse et notre 

échec viennent de notre manque désespéré de connaissance 

de Christ dans la prière ? Oh, que nous soyons un peuple 

animé d'un amour et d'une dévotion ardents pour Jésus, 

aspirant continuellement à Sa sainte présence. Dieu, aide-

nous à être un peuple consacré  

 

à la prière constante !  Aux choses du Seigneur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 
 

 

 

   

     

 

Les grands hommes véritables reconnaissent rarement leur 

propre valeur. Andrew Bonar était un tel grand homme. Son 

journal est un livre virtuel de textes traitant des qualités du 

brisement et de l'humilité. Pratiquement toutes les pages 

semblent être remplies d’expressions de  

sa transparence et de sa conscience de bassesse sans Jésus Christ. 

Pour le vrai saint, le chemin du brisement mène directement au 

trône de la grâce. Andrew Bonar n'était pas une exception à cette 

règle divine. Majory Bonar, la fille de Monsieur Bonar, décrivit 

le journal de son père comme "une révélation de celui qui priait 

toujours et qui priait partout." John J. Murray écrivit d'Andrew 

Bonar : "Il ne croyait en aucun raccourci vers la sainteté et 

l'utilité dans l’œuvre de Dieu. Il savait que la seule et unique 

façon de croître dans la grâce et dans la connaissance du 

Seigneur Jésus-Christ était la communion quotidienne et de 

chaque heure avec le Père et le Fils". Andrew Bonar lui-même 

écrivit : "Il y a trop de temps pris par le travail actif pour le 

Royaume. Certainement que, si les serviteurs de Dieu désirent 

parler et prêcher dans la puissance du Saint-Esprit, ils doivent de 

nouveau se consacrer continuellement à la prière..."   

Andrew Bonar n'était qu’un des nombreux ministres écossais 

qui furent utilisés par Dieu durant le Réveil de Kilsyth entre 

1839 et 1840. Les ministres le plus honorés par la présence 

Alexandre Moody 

Stuart (1809-1898)    
LA PRIERE FACONNE 

L'HISTOIRE David Smithers. 

 



128 
 

de Christ pendant ce temps de rafraîchissement étaient W. C. 

Burns, Robert Murray McCheyne, Alexandre Moody Stuart 

et Andrew Bonar. Tous ces hommes étaient des amis proches 

qui s’encourageaient mutuellement dans la pratique de la 

prière constante. Peu de temps après le déclin du réveil de 

Kilsyth, Andrew Bonar déclara : "J'ai appris par 

expérience que ce n'est pas par beaucoup de travail, mais 

uniquement par beaucoup de prière que s’obtient le 

succès." Monsieur Bonar était capable d'accomplir beaucoup 

de choses en public avec les hommes parce qu'il passait 

beaucoup de temps avec Jésus-Christ en privé. Les entrées 

quotidiennes du journal de Bonar témoignent de ce fait. Il 

écrivit, le 3 janvier 1856 : "J'ai essayé de maintenir la prière 

à cette période chaque heure du jour, interrompant mes 

occupations, quoi qu’elles fussent, pour prier un peu. Je 

cherche à tenir mon âme à l'ombre du trône de la grâce et de 

Celui qui est assis dessus." Le dimanche 8 mars : "Je me sens 

effrayé par moi-même en raison du fait que je suis moins 

consacré à la prière que j'ai l'habitude de l’être, bien que je 

sois plus souvent aidé dans les prédications que jamais..." 

Mercredi 24 : "Oh mon Dieu, ne me laisse jamais marcher 

même dans les verts pâturages sans Toi ! Je me sens heureux 

de vivre comme un pèlerin et un étranger et plus, beaucoup 

plus qu'auparavant, je recherche par la prière et par de forts 

cris dans le secret à voir Dieu glorifié dans le salut des 

âmes."   

Dans une lettre à un ami proche, Andrew Bonar écrivit : "Oh, 

frère, prie ; malgré Satan, prie ; passe des heures dans la 

prière, néglige des amis plutôt que de ne pas prier ; jeûne, 

manque le petit déjeuner, le dîner, le souper et de sommeil 



129 
 

aussi – plutôt que de ne pas prier. Et nous ne devons pas 

parler de la prière - nous devons prier dans la vraie ferveur. 

Le Seigneur est proche. Il vient doucement tandis que les 

vierges somnolent." Andrew Bonar vivait dans un temps de 

réveil et pourtant il priait toujours pour obtenir davantage de 

la puissance de réveil de Dieu.  

Son journal montre de nouveau cela clairement. Mercredi 21 

: "J’ai pu passer presque la journée entière dans la prière, la 

louange et la confession. J'ai été amené à l'humiliation 

profonde pour notre église et à la prière pour l’effusion du 

Saint-Esprit sur mes chrétiens. J'ai répandu plusieurs 

promesses devant le Seigneur, et mon cœur était endolori par 

le désir et cependant heureux, dans l'attente de ce que cette 

journée pourra me faire obtenir. Mais je trouve vrai ce que 

Samuel Rutherford a écrit : 'Un lit arrosé de larmes, une 

gorge desséchée par la prière, des yeux changés en une 

fontaine de larmes pour les péchés du pays doivent rarement 

se trouver parmi nous. ' "   

Andrew Bonar était un homme qui avait une connaissance 

intime de Jésus-Christ. En conséquence, il voyait ce que Jésus 

voyait et donc se souciait, pleurait et priait comme Jésus. Bien 

trop souvent nos propres yeux sont secs parce que nos yeux sont 

aveugles vis-à-vis des besoins autour de nous. Beaucoup d'entre 

nous sont devenus aveuglés par le temporel, au point que nous 

ne pouvons plus voir la réalité éternelle de la sainteté du ciel et 

les horreurs de l’enfer. Seigneur, fais-nous retourner dans la 

chambre secrète de la prière où les yeux aveugles voient et où 

les cœurs endurcis sont brisés. Seigneur, aie pitié et amène-moi 

au brisement. 



130 
 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 
 

 

 

 

 

 Les propos suivants émanant de Catherine Booth devraient 

secouer tous ceux qui sont tièdes et indifférents. Elle écrit : 

"Plusieurs ne reconnaissent pas comme ils le devraient le fait que 

Satan a amené les hommes à dormir à poings fermés dans le 

péché et que c'est sa grande stratégie de les tenir ainsi. Il ne se 

soucie pas de ce que nous faisons s'il peut faire cela. Nous 

pouvons chanter des chants doux à longueur de journée, prêcher 

des sermons et dire des prières jusqu'au jour du Jugement 

Dernier, et il ne s'intéressera jamais à nous, si nous ne réveillons 

personne. Mais si nous réveillons le pécheur qui dort, c’est à ce 

moment-là qu'il grincera des dents contre nous. C'est notre 

travail - réveiller les gens."   

 

John Wesley Redfield fut un homme qui réveilla tant le pécheur 

endormi que le chrétien négligent. Quand Monsieur Redfield priait 

ou prêchait, des hommes et des femmes étaient touchés par Jésus 

et rentraient chez eux différents de ce qu’ils étaient lorsqu’ils en 

étaient partis. Sous l'influence du ministère de Monsieur Redfield, 

les âmes tenues en esclavage par le péché furent amenées à la 

repentance et totalement libérées. Partout où il avait prêché, les 

églises, l’une après l’autre semblaient être affectées de la même 

manière.   

John Wesley 

Redfield (1810-1863)    
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE 

par David Smithers. 

 



132 
 

A une occasion, Monsieur Redfield monta sur la chaire avec un 

fardeau particulièrement intense et lourd reposant sur son cœur. 

Sans hésitation, il commença son message en décrivant 

clairement ceux qui avaient vécu dans l'Eglise pendant des années 

sans vraie grâce salvatrice ; qui s’étaient assis sous les auspices 

des ministres de l’Evangile les plus recherchés ; qui avaient vu la 

vérité s’incarner d'avant eux et l’avaient néanmoins rejetée. Avec 

passion, il avertit ceux qui avaient évité le chemin étroit de la 

repentance et la croix de Christ. Alors que Monsieur Redfield 

parlait, l'Esprit Saint amena une saisissante conviction de péché 

sur la congrégation entière, au point de la faire trembler. Certains 

crièrent, certains tombèrent prostrés avant qu'ils ne pussent 

arriver à l'autel et d'autres tombèrent devant l'autel. Ceux qui 

avaient été touchés furent étendus par terre pendant des heures 

comme morts, les uns sur les autres, totalement impuissants, au 

point de boucher les allées. Exactement en même temps, à des 

kilomètres plus loin, des gens tombèrent aussi sous la puissance 

de Dieu dans la solitude de leurs propres maisons.   

John Wesley Redfield dit de lui-même : "Dieu a fait de moi un 

homme rude et m'a donné un Evangile rude pour des cœurs 

rudes." Il prêchait la sainteté avec force partout il allait. Cela 

suscitait parfois une grande opposition, mais amenait aussi de 

grands résultats. Des églises mortes étaient ranimées, de 

nouvelles construites et les malades souvent guéris. La doctrine 

et l’onction de Monsieur Redfield n'étaient pas empruntées aux 

livres, mais nées dans la prière. "Fréquemment il gémissait 

comme s’il était dans les convulsions de la mort alors qu’il luttait 

dans la prière ; c’est alors que la victoire venait. Les gens 

criaient, priaient et confessaient leurs péchés, plusieurs perdaient 

leur force et ne la retrouvaient pas jusqu'à ce qu'ils eussent 



133 
 

promis d’obéir à Dieu." De telles manifestations de la puissance 

de Dieu accompagnait fréquemment son ministère. Lors des 

prêches de Redfield à New York, les gens sortaient de la maison 

où se tenait la réunion en courant par les escaliers de service, 

essayant d'éviter la conviction de l'Esprit Saint. Ils tombaient 

alors impuissants dans les rues sous la puissance de Dieu. Quand 

on les retrouvait quelques temps après, on pensait qu’ils étaient 

ivres et ils étaient mis la prison. La première nuit où cela arriva, 

les officiers s’émerveillèrent de ce que l'un après l'autre les 

anciens pécheurs rebelles avaient été retrouvés, repentants et 

louant Dieu.   

La clef du succès de John Wesley Redfield était sa dépendance 

totale et implacable à Jésus Christ. Par beaucoup de d’épreuves, 

il avait appris qu'il ne pourrait rien faire vraiment sans Jésus. 

N'est-il pas vrai qu’une bonne partie de notre échec à amener des 

changements durables repose aux pieds de notre propre 

dépendance à nous-mêmes et de notre orgueil ? Nous devons 

retrouver notre simplicité et notre joie dans notre dévotion pour 

Jésus. Nous devons nous repentir et mettre de côté nos méthodes 

et programmes s’appuyant sur notre confiance propre afin 

d’embrasser de nouveau "la meilleure part", celle qui se trouve 

aux pieds de Jésus dans l'humilité et la prière (Luc 10 :38-42). 

   

 

 

 

 



134 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135 
 

 

 

 

    

"Etudie la sainteté de vie. Toute ton efficacité dépend de cela, 

car tes messages ne durent qu'une heure ou deux ; ta vie, elle, 

prêche toute la semaine. Si Satan peut seulement rendre un 

ministre avide, épris des louanges et des plaisirs, il aura réussi 

à ruiner ton ministère. Un ministère saint est une terrible arme 

dans les mains de Dieu. Un mot prononcé par toi quand ta 

conscience est pure, et ton cœur rempli de l'Esprit de Dieu, vaut 

dix mille mots dits dans l'incrédulité et dans le péché."   

" Ce qui compte, ce n'est pas combien de temps, mais comment 

vous vivez. " Robert Murray M'Cheyne fut un exemple vivant de 

cette vérité souvent négligée. A l'âge de 23 ans, il fut ordonné et 

établi dans ses fonctions de pasteur dans l'église St. Peters à 

Dundee. A 30 ans, il acheva sa course, mourant au cours du 

printemps de 1843. Comme Jean Baptiste et le Sauveur Lui-

même, M'Cheyne fur introduit dans le Royaume de Christ au bout 

de quelques courtes années de vie. Ce fut pendant son bref 

ministère public que l'Ecosse expérimenta un de ses plus grands 

réveils. De 1839 à 1842, une bonne partie de l'Ecosse fut remuée 

sens dessus, sens-dessous au travers de l'œuvre remplie de l'Esprit 

de W. C. Burns et Robert Murray M'Cheyne.   

Chaque fois que M'Cheyne appelait les hommes à regarder à leurs 

péchés, il dirigeait leur regard dix fois vers Jésus. Ce fut la clé de 

sa prédication passionnée et tendre. Pour lui, Christ n'était pas 

Robert Murray 

M'Cheyne (1813-1843)    
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE   par 

David Smithers 



136 
 

seulement un concept théologique parmi tant d'autres à utiliser 

dans un message, le Christ Jésus était le message ! La puissance 

de M'Cheyne qui se manifestait à la chaire fut le résultat de sa 

connaissance intime de Jésus. Il pouvait dire audacieusement : " 

Je connais mieux Jésus-Christ que je ne connais aucun autre 

homme du monde. " Souvent quand il prêchait, l'assemblée était 

conduite jusqu'aux larmes. Le journal et les lettres de M'Cheyne 

nous décrivent quelques-unes de ces précieuses réunions. Il 

écrivit : "  

Ce fut comme si une inondation en quelque sorte retenue faisait 

irruption ; des larmes coulèrent sur beaucoup de visages, et 

plusieurs tombèrent à terre en gémissant et pleurant et criant pour 

obtenir miséricorde. " En d'autres moments, les hommes et les 

femmes furent si accablés de douleur et assaillis d'une si profonde 

conviction qu'il fallut littéralement les transporter hors de l'église. 

" Dans certaines régions, des assemblées entières étaient 

fréquemment touchées comme un seul homme, et la voix du 

ministre était étouffée par les cris des âmes anxieuses. " Tout de 

M'Cheyne parlait de la tendresse de Christ : sa voix, ses yeux, ses 

gestes. Ce n'était pas Robert Murray M'Cheyne que les gens 

voyaient, c'était Jésus. M'Cheyne déclarait qu’" un homme ne 

peut pas être un ministre fidèle à moins qu'il ne prêche Christ pour 

l'amour de Christ - à moins qu'il n'arrête d'essayer d'attirer les 

gens vers lui-même, afin de ne chercher qu'à les attirer vers 

Christ. "   

Plus puissante sans doute que la prédication de M'Cheyne, fut sa 

façon de prier. A ses yeux, la chambre de prière était un refuge 

pour la communion, la sainteté et l'intercession. Le journal et les 

lettres de M'Cheyne abondent d'exemples illustrant sa vie de 

prière. Il écrivit : " Je me levais tôt pour chercher Dieu, et trouvais 



137 
 

Celui que mon âme aime. Qui ne se lèverait de bonne heure pour 

trouver une telle compagnie ? " " Le Roi Jésus est un Bon Maître. 

J'avais eu quelques douces périodes de communion avec le Dieu 

invisible que je ne délaisserais pas pour tout l'or et l'argent du 

monde, même des milliers de fois plus. " Ce n'est qu'à quelques 

mois de sa mort que M'Cheyne esquissa sur le papier quelques 

considérations sur " Réformation dans la Prière Secrète ". Il disait 

: " Je devrais passer les meilleures heures de la journée en 

communion avec Dieu. C'est mon travail le plus noble et le plus 

fructueux. " On dit que Robert Murray M'Cheyne avait un endroit 

spécial dans son église où il avait l'habitude de citer les noms des 

personnes de son église pour pleurer sur elles dans des 

gémissements d'intercession. Bien qu'étant seulement jeune 

homme, M'Cheyne possédait ce joyau le plus précieux de tous, 

qui est un VERITABLE cœur de berger. M'Cheyne œuvra avec 

ferveur parmi les gens de Dundee, comme s'il savait quelque part 

qu'il allait mourir bientôt. Il fut un homme dont la raison de vivre 

était l'éternité. Il écrivit : " Alors que je marchais dans les champs, 

la pensée m'est venue avec une puissance presque irrésistible, que 

chaque membre de mon troupeau devait bientôt être soit au ciel, 

soit en enfer. Oh, comme je regrette de pas avoir une bouche 

comme le tonnerre, afin que je puisse faire entendre à tous ; ou de 

pas avoir une santé de fer pour que je puisse visiter chacun d'eux 

et leur dire : " Fuis ta vie, ah pécheur ! Tu ne sais pas comme je 

crains que tu déposes le blâme de ta damnation au seuil de ma 

porte. " "  

Aimer Jésus, c'est aimer la sainteté. Beaucoup de chrétiens 

professant s'abstiennent du message de la pureté et par conséquent 

s'éloignent du Sauveur dont ils proclament qu'ils L'aiment. Robert 

Murray M'Cheyne avait compris la nécessité d'une vie sainte. Il 



138 
 

écrivit : " Etudie la sainteté de vie. Toute ton efficacité dépend de 

cela, car tes messages ne durent qu'une heure ou deux ; ta vie, elle, 

prêche toute la semaine. Si Satan peut seulement rendre un 

ministre avide, épris des louanges et des plaisirs, il aura réussi à 

ruiner ton ministère. Un ministère saint est une terrible arme dans 

les mains de Dieu. Un mot prononcé par toi quand ta conscience 

est pure, et ton cœur rempli de l'Esprit de Dieu, vaut dix mille 

mots dits dans l'incrédulité et dans le péché. " Couché sur son lit 

de mort atteint d'une fièvre déchaînée, M'Cheyne éleva ses mains 

en prière et s'exclama : "Oh Seigneur, cette communauté, ce 

peuple, tout cet endroit. " ." Robert Murray M'Cheyne acheva sa 

vie comme il la vécut, remplie de prière fervente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 
 

 

 

 

 

 

  

      Le fait central du vrai christianisme est une sainte et intime 

union avec Jésus-Christ. Rien de ce qui était inférieur au vrai 

christianisme ne satisfaisait Oncle John Vassar. Tout d'abord et 

surtout, il était un loyal amant de Jésus. John Vassar fut connu 

comme l'Apôtre de l’Evangélisation Personnelle à cause de son 

témoignage fervent et constant rendu à la gloire du Sauveur. 

L'amour de Jésus était son principe, sa passion et son seul antidote 

contre tout péché.   

"Un jour, il sortit d'une église où un célèbre ministre avait prêché, 

et avec un regard peiné, rempli de déception et d’une voix 

tremblante, il s’exclama : 'Oh ! il n'a jamais mentionné le nom de 

Jésus une seule fois.'" "Plus profonde que l'amour pour une 

maison, plus profonde que l'amour pour les proches, plus 

profonde que l'amour pour le pays, oui, plus profonde que 

l'amour pour la vie, était son affection pour le Rédempteur qui 

l'avait aimé en premier et s'était donné pour lui. Il ne parlait pas 

du ciel autant que les chrétiens. Il parlait d’être avec le Seigneur 

et de Lui ressembler."   

A partir du tendre amour pour Christ que John Vassar cultivait, se 

développa probablement la caractéristique la plus remarquable de 

sa vie - une constante habitude de la prière. Un ami proche de lui 

nous décrit sa ferveur dans la prière. "Il priait absolument jour et 

nuit. J'ai partagé la chambre avec lui nuit après nuit et je 

m'endormais rarement sans l'entendre affairer à la prière, ou me 

Oncle John Vassar (1813-1878)    
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE   par David 

Smithers 



140 
 

suis réveillé rarement sans le trouver en prière. Rarement, si ce 

n’est jamais, est-il entré dans ma maison ou mon bureau sans 

proposer des temps de prière..." Le charisme de la prière d’Oncle 

John Vassar se manifestait le long des routes, dans les magasins 

et dans les maisons. Partout où un besoin pouvait se présenter, 

John Vassar pouvait être trouvé en prière. A. J. Gordon, le célèbre 

ministre rempli de l’Esprit du 19ème siècle se rappelle la vie de 

prière de Vassar. "Quand il venait de temps en temps travailler 

parmi ma communauté de croyants, il prenait immédiatement à 

cœur l'église entière et les gens, et commençait à se mettre en 

douleur pour eux dans la prière, comme si sa vie-même en 

dépendait. Cette intercession se poursuivait nuit et jour avec 

larmes. Il n'a jamais dit qu'il avait prié toute la nuit, mais je 

pouvais l'entendre maintes et maintes fois assaillir l'obscurité en 

criant avec force à Dieu. Je sais quel était son fardeau, c'était 

cette congrégation, qui lui était étrangère jusqu'à aujourd'hui. 

C'était cette communauté, dont il n’avait jamais vu un seul 

membre jusqu'à maintenant. Cette habitude de la prière était 

quelque chose de si merveilleux que je veux le souligner comme 

étant ce qui a constitué le vrai secret de sa vie. "  

Des genoux usés produisent des cœurs courageux. Les habitudes 

de prière d’Oncle John Vassar ont fait de lui un homme de grande 

foi. "Il ne croyait pas simplement au Dieu des siècles passés. Il 

croyait au Dieu d'aujourd'hui. Il ne pouvait pas se persuader que 

l'Esprit qui avait accompli des miracles avait fini Ses opérations 

à la Pentecôte. Il ne pouvait pas se convaincre que le surnaturel 

ne devait plus être cherché. Il ouvrait une église ou une école et 

y invitait ensuite les gens. Presqu’invariablement un réveil 

commençait. Souvent, Dieu triomphait glorieusement. Les 



141 
 

convertis se multipliaient. Il y eut une œuvre apostolique parce 

qu'elle avait comme fondement la foi apostolique qui la poussait."   

L'ardeur et la consécration de John Vassar étaient si intenses que 

cela stupéfiait et offensait souvent ceux qui se donnaient le nom 

de "chrétiens". "Méprisé, repoussé et persécuté il continuait à 

conserver, avec douceur et joyeusement, ses manières simples et 

fidèles avec son petit Nouveau Testament en main et ses yeux fixés 

simplement sur Jésus. La froideur et les insultes n'étaient rien à 

ses yeux, excepté qu'elles le rendaient triste pour les autres. 

Aucune rudesse ne pouvait étouffer l'ardeur de son affection."   

La vie d’Oncle John Vassar nous montre l'équilibre de l'ardeur et 

de la miséricorde réunies, et de la passion et de la patience 

réunies. Plusieurs dans l'Église moderne ont dévié, croyant 

pouvoir choisir entre de telles choses, poursuivant une vertu en 

négligeant d'autres. Si nos églises veulent être en mesure de 

répondre aux besoins qui se trouvent à portée de main, nous 

devons, comme John Vassar, d'abord être les amants de Jésus 

adonnés à la prière constante. Deuxièmement, nous devons 

recevoir joyeusement TOUT ce que le Maître a mis devant nous, 

la sainteté absolue et la joie, la pureté et l'amour patient. L'Église 

doit devenir une avec Christ, avec une mesure équilibrée tant de 

Sa bonté que de Sa sévérité.  

 

 

 

 

 

 

 



142 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

    

 

Cette biographie très abrégée d'Alfred Saker a été écrite en 

hommage au fondateur de la Mission du Cameroun, à l'occasion 

du centenaire de son débarquement sur ce territoire en juin 1845, 

sous les auspices de la Baptist Missionary Society. 

C'est un geste d'amitié que j'apprécie de la part de Mlle Armand-

Hugon d'avoir voulu m'associer à son travail en me proposant de 

le préfacer. Je le fais d'autant plus volontiers que j'ai encore connu 

Miss Emily Saker, la dernière fille de M. Saker, retirée en 

Angleterre après avoir aidé son père pendant tant d'années 

laborieuses et qui, jusqu'à un âge très avancé, garda pour nos 

missions le plus vif intérêt.  

Certains lecteurs auront conservé au fond de leur cœur l'image 

vivante d'Alfred Saker. À ceux qui n'ont glané sur cette attachante 

personnalité que quelques ouï-dire et qui voudront faire plus 

ample connaissance, je recommande ce petit livre ; puisse-t-il être 

comme un prolongement de son rayonnement et créer l'émulation 

qu'Alfred Saker lui-même aurait aimé susciter. 

M. Eleanor Bowser. 

Londres, Octobre, 1944. B.M.S. 

 

ALFRED SAKER ! Qui ne connaît ce nom, du moins au 

Cameroun ? C'est celui d'un grand missionnaire qui, le premier, 

apporta l'Évangile aux peuplades du Cameroun il y a exactement 

cent ans. Jusqu’alors, jamais le nom de Jésus-Christ n'avait retenti 

Alfred Saker (1814-1880) 
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE 



144 
 

à leurs oreilles. Ils vivaient dans les ténèbres du paganisme avec 

toutes ses superstitions, son ignorance et sa cruauté. 

Or, voici qu'un jour, un homme blanc, venu d'au-delà des mers, 

leur apporta la Bonne Nouvelle de l'amour de Dieu. Au premier 

moment, ils ne purent comprendre, tant leurs yeux étaient 

obscurcis, le sens exact du don ineffable que Dieu leur faisait dans 

la personne de son serviteur. Mais bientôt la bonne semence 

pénétrait dans les cœurs de quelques-uns de ces enfants de 

l'Afrique et, depuis lors, des multitudes de Cameroniens se sont 

donnés à Jésus-Christ. 

C'est pour célébrer cette grande date que ce petit livre a été écrit 

avec amour par une grande amie des missions. Nos 

remerciements sont aussi dûs à la Baptist Missionary Society et à 

la United Society for Christian Literature pour la permission de 

reproduire les gravures et la carte. Certes Alfred Saker aurait 

mérité un volume plus considérable, car il fut un éminent 

serviteur de Dieu. Mais les temps sont difficiles et le papier est 

rare. 

Telle quelle, la brochure de Mlle Armand-Hugon résume d'une 

façon vivante la personnalité d'Alfred Saker, dont le nom 

subsistera à travers les âges comme celui du premier missionnaire 

dont Dieu se servit pour apporter l'Évangile sur les côtes du 

Cameroun. À Dieu en soit la gloire, aux siècles des siècles. 

Retrouvez le livre entier de l’œuvre d’Alfred Saker à la 

bibliothèque chrétienne œuvre du salut ou sur le site 

www.oeuvredusalut.com   

 

http://www.oeuvredusalut.com/


145 
 

 

 

 

 

F. Christol. Londres, Octobre, 1944. Missionnaire en Afrique. 

En  septembre  1840,  le pasteur  Robert  Murray 

M'Cheyne, très connu pour son esprit   de prière, écrivit une 

lettre à William C. Burns : " Je suis profondément convaincu 

que si nous voulons être des instruments (d'un VERITABLE 

REVEIL), nous devons nous purifier de toute impureté dans la 

chair et dans l'esprit. Oh, demandez jusqu'aux larmes votre 

sainteté personnelle, une constante communion avec Dieu par 

le sang de l'Agneau ! Dorez-vous sous Ses rayons - retournez 

dans Ses bras d'amour -, soyez rempli de l'Esprit, ou alors 

vous ne connaîtrez aucun succès dans le ministère si ce n'est 

votre propre confusion éternelle."  

William C. Burns, tout comme M'Cheyne, n'était pas seulement 

un homme rempli de bonnes théories et de vains discours. A 

travers ses prières et ses prédications, des milliers touchèrent la 

gloire tangible de Dieu. Très tôt dans sa vie, William C. Burns 

était brisé face à un monde perdu et mourant.   

On raconte qu'à l'âge de 16 ans, il fut conduit par sa mère depuis 

la tranquille ville de Kilsyth dans la bruyante ville de Glasgow. 

La mère perdit le fils alors qu'elle faisait ses courses. En 

William Burns 

(1815-1868)    
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE   

par David Smithers 



146 
 

rebroussant chemin, elle le retrouva dans une ruelle où elle le vit 

le visage tout ruisselant de larmes. Elle s'aperçut qu'il souffrait 

d'une grande agonie et dit : "Willie, mon garçon, qu'as-tu donc ? 

Es-tu malade ?" Avec des pleurs arrachant, il répondit : "Oh, 

maman, le bruit assourdissant que font ces gens sans Christ qui 

s'acheminent vers l'enfer déchire mon cœur."   

Les yeux du jeune William Burns avaient entr'aperçu les horreurs 

éternelles d'une éternité sans Christ. Cette vision sans aucun doute 

contribua à façonner ce jeune homme qui allait devenir plus tard 

l'un des instruments clé du grand réveil de 1839 à Kilsyth. Il se 

retrouvait souvent conduit à se mettre à genoux dans une 

intercession presque permanente. "Il pleurait pendant des heures 

dans une grande agonie de l'âme, en faveur d'une Eglise 

rétrograde et des âmes perdues allant en enfer." Son ministère 

était constamment marqué par un sentiment d'urgence et 

d’intensité divine. Le résultat direct était que sa prédication 

produisit des résultats extraordinaires.   

William Burns se rappelle la fois où pendant le réveil de Kilsyth, 

des hommes forts tombèrent sous la puissance du marteau de 

l'Evangile. "Pendant tout le temps où je parlais, les gens 

écoutaient avec l'attention la plus solennelle. En définitive, leurs 

sentiments devenaient si forts qu'ils éclatèrent en pleurs, en 

lamentations, en larmes et en gémissements, le tout mélangé avec 

des cris de gloire et de louange venant d'un certain nombre parmi 

le peuple de Dieu. L'aspect qu'avait un grand nombre de 

personnes me donna une image vigoureuse de l'état des 

impénitents au jour du Christ venant pour le jugement. Certains 

hurlaient d'agonie. Des hommes forts tombaient au sol comme 

morts. Ainsi fut la commotion générale, même après des 



147 
 

invitations urgentes et libres repérées à plusieurs reprises, de la 

part du Seigneur à l'attention des pécheurs."  

Plus tard, William C. Burns apprit que la nuit précédant cette 

puissante réunion, un groupe de croyants s'était réuni pour 

enfanter dans la prière en faveur des perdus et des pécheurs. 

Pendant ces merveilleux jours remplis de la gloire du réveil, ce 

n'était pas chose rare que de voir Monsieur Burns et beaucoup 

d'autres prier et se jeter dans l'enfantement pendant des nuits 

entières. Ceci eut pour résultat logique de faire descendre la gloire 

de Dieu jour après jour. William C. Burns nous décrit une fois de 

plus l'effet merveilleux de l'Esprit du réveil, dans les termes 

suivants : "Après une forte injonction adressée aux âmes 

anxieuses, la puissance de Dieu sembla descendre soudainement, 

et tous baignèrent dans les larmes. Ce fut comme si une 

inondation qu'on avait voulu contenir faisait éclater les obstacles. 

Des larmes coulèrent sur les visages d'un grand nombre de 

personnes et certains tombèrent à terre, en implorant 

miséricorde… Toute la ville fut remuée. Les impies étaient 

furieux mais la Parole de Dieu croissait puissamment et était 

victorieuse."  

Bien qu'il fût utilisé par le Seigneur pour retourner sens-dessus, 

sens-dessous l'Ecosse, la passion qu'avait William C. Burns pour 

les âmes ne pouvait pas être satisfaite. Il dut ainsi partir pour la 

Chine pour prêcher l'Evangile à ceux qui n'avaient jamais entendu 

parler du précieux nom de Jésus ! Il était reconnu comme le 

premier revivaliste de son temps, et pourtant il s'abandonna avec 

joie à une vie faite d'obscurité et d'épreuves sur les terres de 

mission si négligées de Chine. Aucun autre épisode de 

l'incroyable vie de Burns ne révèle mieux la grandeur de son 



148 
 

caractère que cette décision de partir pour la Chine. Par cette 

décision, il laissait derrière lui toute popularité, tout prestige, la 

santé et des bienaimés. Quand on lui demanda quand il serait prêt 

à partir pour la Chine, sa réponse fut : "Maintenant." Il déclara 

courageusement : "Je suis prêt à brûler pour Dieu. Je suis prêt à 

endurer n'importe quelle épreuve, si par un moyen ou un autre je 

réussis à en sauver quelques-uns. L'aspiration de mon cœur est de 

faire connaître mon glorieux Rédempteur à ceux qui n'ont jamais 

entendu parler de Lui." En d'autres occasions, on rapporta que 

Burns avait dit : "L'aspiration de mon cœur serait de faire une fois 

le tour du monde avant que je meure, afin de prêcher à l'oreille de 

chaque créature l'invitation de Dieu à croire à l'Evangile." Sa 

propre mère le comparait à un couteau aiguisé qui s'userait plus à 

force de couper que par la rouille ; et le jeune Burns désirait qu'il 

en fût ainsi !  

En 1885, William C. Burns rencontra par hasard un jeune 

missionnaire en Chine du nom de James Hudson Taylor. Cette 

rencontre apparemment due au hasard apporta une grande 

bénédiction aux deux hommes. William Burns trouva en Hudson 

Taylor un homme selon son cœur, et pendant sept mois ils 

marchèrent ensemble comme des frères de sang et des 

compagnons d'œuvre. William Burns reconnut aussi l'accueil 

chaleureux que Hudson Taylor avait reçu de la part des Chinois, 

à cause de sa façon de s'habiller comme les indigènes. Burns 

manifesta un vif désir d'apprendre de son nouvel ami et adopta 

vite son usage vestimentaire.  

L'impact qu'eut William Burns, Ecossais expérimenté, sur le 

jeune Hudson Taylor est clairement visible dans ses journaux et 

ses lettres.  



149 
 

"Jamais je n'ai eu un père spirituel tel que Mr Burns", écrivit 

Hudson Taylor. L'ouvrage autobiographique de Hudson Taylor, 

"Une rétrospective", donne un compte-rendu plus complet de la 

profonde impression que fit Burns sur lui. Il écrivait : "Ces mois 

pleins de bonheur ont été pour moi une joie indicible et un 

privilège. Son amour pour la Parole était magnifique, et sa vie 

sainte, pleine de révérence et ses constantes communions avec 

Dieu ont fait que ma relation fraternelle avec lui a satisfait aux 

désirs ardents de mon cœur. Ses récits de réveil et de persécutions 

vécus au Canada, Dublin et au Sud de la Chine ont été aussi bien 

édifiants qu’intéressants ; car avec une véritable intelligence 

spirituelle, il mettait souvent en évidence les desseins de Dieu 

d'une telle manière que toute la vie prenait un nouvel aspect et 

une nouvelle saveur. La conviction qui l'animait selon laquelle 

l'évangélisation en particulier est la grande tâche de l'Eglise, et 

que la vérité, selon l'Ecriture, que l'ordre de mission est adressé à 

des évangélistes laïques, devait être restaurée, a été des semences 

qui ont porté du fruit dans l'organisation de la Mission Intérieure 

de la Chine."  

William C. Burns était consumé par une passion brûlante pour 

l'Agneau de Dieu. En Burns, Dieu trouva un homme attentif. 

Burns était à ce point attentif qu'il écoutait, obéissait et demeurait 

à genoux. Burns reconnaissait que la prière superficielle et peu 

profonde était l'un des principaux obstacles au Royaume de Jésus-

Christ. Il croyait que le manque de persévérance dans le lieu 

secret de la prière donne la victoire à Satan. Burns écrivait : 

"Beaucoup de ceux qui viennent dans le lieu secret et qui sont 

enfants de Dieu, y rentrent et le quittent comme ils y sont rentrés, 

sans jamais même prendre conscience de la présence de Dieu. Et 

il existe des croyants qui, même quand ils obtiennent une 



150 
 

bénédiction, et reçoivent un attouchement dans leur âme, quittent 

le lieu secret sans rechercher plus. Ils vont dans leur chambre, et 

là se rendent dans le lieu secret, et alors, aussitôt qu'ils se sont 

approchés de Dieu, ils pensent avoir été admirablement bénis, et 

quittent ainsi la chambre pour retourner dans le monde… Oh, 

comment se fait-il que le peuple de Dieu ait si peu de 

persévérance ? Comment se fait-il que quand ils se rendent dans 

leur lieu secret de prière solitaire, ils ont si vite fait de se persuader 

qu'ils y retournent vides ? Au lieu de combattre avec Dieu pour 

qu'Il déverse Son Esprit, ils quittent le lieu secret sans réponse, et 

interprète cela comme étant la volonté de Dieu."   

Dans Ezéchiel 22 :30-31, le prophète nous donne un 

avertissement au sujet de ce qui arrive quand Dieu ne trouve pas 

de vrais hommes et femmes de prière ayant un cœur brisé et 

obéissant. "Je cherche parmi eux un homme qui élève un mur, qui 

se tienne sur la brèche devant Moi en faveur du pays, afin que Je 

ne le détruise pas, mais Je n'en trouve point. Je répandrai donc sur 

eux ma fureur, Je les consumerai par le feu de Ma colère, Je ferai 

retomber leurs œuvres sur leur tête, dit le Seigneur, l'Eternel."   

Qui parmi nous se TIENDRA sur la brèche pour prier, et encore 

prier jusqu'à ce que le ciel vienne sur la Terre ?  

  

 

 

 

 

 

 

 



151 
 

 

 

 

 

"Je cherche parmi eux un homme qui élève un mur, qui se 

tienne à la brèche devant Moi en faveur du pays, afin que Je ne 

le détruise pas ; mais Je n'en trouve point." - Ezéchiel 22 :30.   

L'avenir d'une nation est directement lié aux choix engagés par 

ses hommes. C'est là que le peuple américain, dans l'ensemble, a 

échoué. Comme les liaisons individuelles d'une chaîne, les choix 

immoraux de nos hommes ont véritablement conduit cette nation 

dans l'esclavage spirituel. Beaucoup d'hommes gaspillent 

maintenant le zèle et la force de leur jeunesse dans les poursuites 

temporelles du sport et de l'argent. Nos églises sont remplies de 

gens qui clameront les éloges des athlètes professionnels et qui 

sont pourtant des lâches lorsqu’il s’agit de louer le Roi des rois. 

Endurcis et passifs, de tels hommes sont dépourvus de la 

hardiesse de Saint-Esprit. Cependant, Dieu, dans Sa miséricorde, 

est toujours résolu à utiliser des HOMMES qui se tiennent debout 

à la brèche.   

Dans la personne du général "Stonewall Jackson", Dieu trouva un 

véritable homme qui se tenait à la brèche. Tant fort que tendre, la 

devise de sa vie était : "Seigneur, que veux-Tu que je fasse ?" 

Fervent sur le champ de bataille, Jackson l’était également sur ses 

genoux dans la prière. "C’était un homme de prière, habitué dans 

tout ce qu’il faisait à demander la bénédiction et les conseils 

divins. Son assistant affirma qu'il pouvait toujours dire quand une 

Stonewall Jackson   (1824-

1863)    
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE   par David 

Smithers 



152 
 

bataille était proche, à portée de vue, lorsqu’il voyait le Général 

se lever un grand nombre de fois durant la nuit pour prier." Le 

général Jackson ne priait pas simplement, il priait ardemment. 

L'histoire suivante nous donne de comprendre un peu la passion 

qui l’animait dans ses prières. Le pasteur William Brown déclara 

en parlant de lui : "La vérité, c’est que, Monsieur, ce 'vieux Jack' 

(Jackson) est fou. Eh bien, je le rencontre fréquemment dans les 

bois en faisant des va-et-vient et murmurant des phrases 

incohérentes et faisant des gestes extravagants. A de tels 

moments, il semble tout à fait oublieux de ma présence et de tout 

le reste."   

"Un ami s'entretint une fois avec Jackson de la difficulté d'obéir 

à l'injonction de l'Ecriture Sainte 'Priez sans cesse', et Jackson 

affirma en insistant que nous pouvions ainsi nous habituer à le 

faire, que l'on pouvait facilement y obéir. Quand nous prenons 

nos repas, il y a la grâce. Quand je prends une boisson d'eau, je 

m’interromps toujours lorsque mon palais reçoit le 

rafraîchissement, afin d’élever mon cœur à Dieu dans des actions 

de grâce et la prière pour l'eau de la vie. Chaque fois que je 

dépose une lettre dans la boîte postale, j'envoie une pétition avec 

elle clamant les bénédictions de Dieu sur sa mission et sur la 

personne à qui elle est envoyée. Quand je défais le cachet d'une 

lettre que je viens juste de recevoir, je m’interromps pour prier 

Dieu qu'Il puisse me préparer à lire son contenu et que ce soit un 

message apportant de bonnes choses. Quand je me rends à ma 

salle de classe et attends que les cadets s’installent à leurs places, 

c’est là mon moment d’intercession avec Dieu pour eux. Et il en 

est ainsi de chaque autre acte familier quotidien." Quoique doué 

de capacités supérieures, Jackson reconnaissait humblement son 

besoin de JÉSUS dans tout ce qu'il faisait.   



153 
 

En tant que général de l'Armée Confédérée, "Jackson Stonewall" 

avait une profonde influence sur ses hommes. C'était son saint et 

pieux exemple qui contribua au grand réveil parmi les troupes du 

Sud. Au milieu de l'été 1863, le réveil s'était étendu à toutes les 

armées Confédérées. Un aumônier du 26ème Régiment d'Alabama 

déclara que son unité seule vit 100 hommes se convertir en 

moyenne par semaine pendant plusieurs semaines. Pendant ce 

même temps, un autre aumônier affirma que l'histoire moderne ne 

présente aucun exemple d’armée presque totalement convertie 

ainsi. Un tiers de tous les soldats dans le champ étaient des 

hommes de prière et membres d'une certaine communauté. J. W. 

Jones avança un nombre de 150 000 conversions se produisant 

dans la seule Armée de Lee. Ce fut ce réveil qui sans doute 

prépara le Sud à l'humiliation qui devait suivre leur défaite finale, 

mais bien mieux que cela, le réveil prépara des milliers, jeunes et 

vieux, à rencontrer Christ dans l'éternité. En vérité, le Général 

Jackson eut véritablement un impact sur notre histoire par la 

puissance de la prière.   

Quel est notre besoin le plus grand aujourd'hui dans notre nation 

moralement déchue ? Nous avons besoin d'une armée remplie du 

Saint-Esprit, tenace, tendre, larmoyante, hardie de vrais 

HOMMES ! Oh Dieu, fais de nous des HOMMES 

 

   

 

 

 

 



154 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



155 
 

 

      

  

  

Peu après ma conversion à Christ, on 

me donna deux brochures écrites par 

Andrew Murray, "La Vie de Prière" 

(The Prayer Life) et "S'attendre à 

Dieu" (Waiting on God).  

A chaque nouveau chapitre, il me semblait vivre une fraîche 

révélation pénétrante et de nouvelles expériences dans la prière. 

Pour le jeune croyant que j'étais, ces écrits m'aidèrent 

grandement à déterminer et établir ma vie de prière personnelle. 

Les principes contenus dans ces livres aux pages écornées 

continuent toujours d'exercer une influence significative sur 

ma vie de prière et mon ministère. Presque vingt ans après, je 

commence seulement maintenant à sentir que je comprends 

véritablement la profondeur des écrits d'Andrew Murray ! La 

plupart des ouvrages sur la prière vous mènent dans un 

processus de prière, mais les écrits d'Andrew Murray vous 

conduisent à la personne de prière : JESUS-CHRIST.   

Naissance et environnement familial  

Andrew Murray naquit le 9 mai 1828 dans un presbytère 

réformé hollandais à Graaff Reinet, en Afrique du Sud. Ce fut 

là-bas que son père, le révérend Andrew Murray, senior, 

exerçait un ministère en faveur des colons hollandais. La maison 

des Murray était un endroit vibrant et actif, rempli des bruits 

animés de joie, de prière et d'adoration. Chaque vendredi soir, 

le père d'Andrew Murray réunissait sa famille et lui lisait des 

Andrew Murray 

(1828-1917)    
Il Faillit Arrêter Un Véritable Réveil!  

  

Par David Smithers  

 



156 
 

récits émouvants des réveils passés. Il se consacrait alors à son 

étude et déversait son cœur en prière en vue d'obtenir un réveil 

en Afrique du Sud. Il procédait ainsi toutes les semaines selon 

son habitude depuis 1822. Le jeune Murray fut au bénéfice de 

plusieurs autres exemples merveilleux de zèle et de dévotion 

chrétiens. Des hommes comme David Livingstone et Robert 

Moffat séjournaient souvent à la maison quand ils se rendaient 

sur la côte.   

 

William C. Burns  

En 1838, à l'âge de dix ans, Andrew quitta sa maison avec son 

frère John pour faire des études en Ecosse. Ils demeurèrent chez 

leur oncle, le pasteur John Murray. Durant le printemps 1840, 

l'oncle présenta les garçons au ministère de réveil William C. 

Burns. Ce revivaliste renommé laissa une impression profonde et 

durable dans le cœur du jeune Andrew Murray. Le jeune garçon 

de 13 ans fut ému lorsque Mr Burns l'invita à prendre sa Bible et 

son manteau pour se rendre ensemble aux réunions de réveil à 

Aberdeen. Des années plus tard, Murray pouvait encore se 

rappeler la puissance de l'influence divine de Burns sur sa vie. Sa 

sincérité, sa prière fervente, sa prédication pénétrante, tout cela 

contribua à définir le ministère personnel et l'appel d’Andrew 

Murray. Souvent, l'influence d'un ministère rempli de l'Esprit 

appartenant à une génération donnée arrose les semences de la 

moisson d'une autre génération.   

Le pasteur Blumhardt  

Après avoir obtenu leur diplôme au collège Marischal en 1844, 

les deux frères se rendirent à Utrecht, en Hollande, en vue 



157 
 

d'approfondir leurs études en théologie et en hollandais. A cette 

époque, la vie religieuse aux Pays-Bas était en déclin et le 

rationalisme avait miné beaucoup de pupitres et d'instituts de 

théologie. Un peu comme les frères Wesley avec le Club Saint 

(Holy Club) à Oxford, John et Andrew se joignirent à un groupe 

zélé de l'université, nommé "Sechor Dabar" (Souvenez-vous de 

la Parole). Là ils trouvèrent des frères qui avaient les mêmes 

dispositions, une communion chaleureuse et un vrai zèle 

missionnaire. Lors d'une période de congés scolaires, les deux 

frères visitèrent l'Allemagne, où ils eurent l'occasion de 

rencontrer le pasteur Blumhardt. Cet homme remarquable avait 

été utilisé pour amener le réveil dans la région du Rhein en 

Allemagne. Le réveil avait été marqué par d'extraordinaires 

manifestations de délivrance et de guérison des malades par la 

prière. "Andrew vit de ses propres yeux et dans sa propre époque 

la progression de l'œuvre de la puissance de Dieu."   

Le garçon prédicateur  

Les deux frères furent ordonnés à La Haye, au 20e anniversaire 

d'Andrew, et ils quittèrent peu après le pays pour commencer leur 

travail en Afrique du Sud. Andrew paraissait à peine plus âgé 

qu'un enfant quand il retourna la première fois en Afrique. A l'âge 

de 20 ans, il avait l'air beaucoup plus jeune que son âge. Une fois, 

il fut rapporté qu'un vieux fermier hollandais avait dit : "Pourquoi 

nous ont-ils prêté une fille pour nous faire des prêches ?" 

Cependant, en dépit de l'apparence de fragilité chez Murray, son 

endurance et son zèle n'avaient pas de fin. Souvent il partait à 

cheval pendant des semaines entières pour tenir des réunions avec 

les Boers (fermiers sud-africains parlant hollandais). Ces fermiers 

spirituellement affamés venaient de centaines de kilomètres à la 



158 
 

ronde, littéralement, pour écouter ce "garçon prédicateur". Une 

église temporaire faite de roseaux était érigée, et alors assiégée 

par des centaines de gros wagons transportant des fermiers 

hollandais. Ce fut lors de telles aventures dans le ministère que le 

jeune Murray commença à exprimer le feu et la ferveur si souvent 

associés à ses écrits classiques sur la prière et la Vie Intérieure.   

Préparation au réveil  

En 1860, Andrew Murray accepta un appel à prendre la charge de 

pasteur dans une église de Worcester. Son engagement dans 

l'église coïncida avec un réveil et une conférence missionnaire 

rassemblant jusqu'à 374 ministères sud-africains. La conférence 

avait été organisée dans l'objectif spécifique d'encourager à un 

réveil spirituel et de recruter de nouveaux ouvriers et 

missionnaires pour les églises réformées hollandaises d'Afrique 

du Sud. Au début de la conférence, un prospectus fut remis aux 

participants, qui retraçait les nouvelles du récent réveil en 

Amérique et en Grande-Bretagne.  

Les ministères présents furent fortement encouragés à s'attendre 

à une action similaire de Dieu en Afrique du Sud et à prier pour 

cela. Un certain Dr. Robertson parla de leur grand besoin d'avoir 

un réveil, suivi par le Dr. Adamson qui donna alors un compte-

rendu détaillé du récent réveil survenu en Amérique. Andrew 

Murray Senior tenta de s'adresser aux gens rassemblés, mais en 

fut incapable, vaincu par le brisement et les larmes. Dans 

l'ensemble, la conférence fut un grand succès ; elle stimula une 

nouvelle espérance et la prière parmi les ministères participants. 

Peu de temps après, de jeunes gens se réunirent à l'église un 



159 
 

dimanche soir. Ce fut lors de cette rencontre que l'Esprit du réveil 

éclata d'une façon inattendue.   

La réunion se poursuivait normalement suivant le programme 

lorsqu'une modeste fille noire de 15 ans se leva pour prier. 

L'associé de Mr Murray, J. C. deVries, surveillait la réunion de 

prière et nous donne ci-après un témoignage oculaire de ces 

événements extraordinaires : " Un certain dimanche soir, il s'était 

rassemblé dans une petite salle, quelques soixante jeunes gens. 

J'étais le responsable de la réunion qui commença avec un hymne 

et un enseignement tiré de la Parole de Dieu, à la suite de quoi je 

priai. Trois ou quatre autres annoncèrent une strophe d'un hymne 

et prièrent, comme d'habitude. C'est alors qu'une fille de couleur 

d'à peu près 15 ans, au service d'un fermier habitant à proximité, 

se leva au fond de la salle pour demander si elle aussi pouvait 

proposer un hymne. Au début j'hésitai, ne sachant pas ce que les 

gens penseraient, mais de meilleures pensées prirent le dessus, et 

je répondis : "Oui". Elle annonça son hymne et pria sur un ton 

émouvant. Alors qu'elle priait, nous entendîmes, pour ainsi dire, 

un bruit éloigné, qui se rapprocha de plus en plus, jusqu'à ce que 

la salle semblât être ébranlée. A l'exception d'une ou deux 

personnes, toute l'assemblée commença à prier, la plupart à voix 

audible, mais certains en murmures. Cependant, le bruit que fit le 

rassemblement devint un bruit assourdissant. Une sensation que 

je ne peux pas décrire prit possession de moi."   

Offensé par le réveil  

Pendant que se poursuivait la réunion, Andrew Murray prêchait 

dans une autre partie de l'église. Il n'était pas présent au début de 

ces événements. A la fin de la réunion conduite par Andrew 



160 
 

Murray, un ancien franchit la porte de la salle où se tenait la 

réunion de prière, entendit le bruit, y jeta un coup d'œil, et 

retourna chercher en courant Mr Murray. J. C. deVries retrace 

avec éclat la réaction de surprise de Mr Murray vis-à-vis des 

jeunes gens réunis." Mr Murray s'avança vers la table près de 

laquelle je m'étais agenouillé pour prier, me toucha, et me fit 

comprendre qu'il voulait que je me lève. Il me demanda alors ce 

qui s'était passé. Je lui racontai tout. C'est alors qu'il s'éloigna 

d'une petite distance vers le fond de la salle et s'écria aussi fort 

qu'il le put : "Peuple, silence !" Mais les prières continuaient. Au 

même moment, je m'agenouillai de nouveau. Il m'apparut que si 

le Seigneur venait nous bénir, il n'était pas convenable que je me 

tienne debout mais que je devais être à genoux. Mr. Murray s'écria 

alors une nouvelle fois d'une voix forte. " Peuple, je suis votre 

ministère, envoyé de Dieu ! Silence !" Mais il n'y avait aucun 

moyen d'arrêter le bruit. Personne ne l'entendit, mais tous 

continuèrent à prier et à supplier Dieu d'avoir miséricorde et de 

pardonner. Mr. Murray retourna ainsi vers moi et me dit de 

commencer l'hymne qui commençait par la strophe "Viens en 

aide à l'âme impuissante qui pleure". Je le fis. Mais les émotions 

ne se calmèrent point et la réunion continua derechef dans la 

prière. Mr. Murray se prépara alors à sortir, en disant : "Dieu est 

un Dieu d'ordre, et ici c'est la confusion totale !" Sur ce, il quitta 

la salle. "   

La prière et la puissance du réveil  

Les réunions de prière s'organisèrent spontanément chaque soir 

après cela. L'ordre de ces réunions était habituellement identique 

chaque fois, bien que personne ne le fixât. Au début, il y avait 

généralement un grand silence ; aucun effort n'était fait pour 



161 
 

provoquer les émotions, mais après la deuxième ou troisième 

prière, l'assemblée commençait soudainement à crier de concert 

dans la prière. Ce n'était pas le moins du monde l'habitude des 

églises réformées hollandaises à cette époque, et personne ne leur 

avait jamais enseigné à procéder ainsi. Quelquefois, la réunion 

continuait jusqu'à trois heures du matin. Et même arrivés à cette 

heure, certains désiraient rester plus longtemps. Les gens 

retournaient chez eux au milieu de la nuit, en chantant 

joyeusement dans les rues. La réunion de prière prit de l'ampleur 

rapidement et dut être transférée dans un bâtiment scolaire situé 

dans les environs. Ce bâtiment finit par s'avérer également trop 

petit pour contenir toute la foule de chercheurs affamés de Dieu. 

" Dans des endroits où les gens ne savaient pas ce que c'était que 

les réunions de prière juste un an plus tôt, ils se plaignaient 

maintenant de ce que les réunions finissaient une heure en avance 

! " Non seulement des réunions de prière hebdomadaires mais 

également des réunions de prière journalières étaient réclamées 

par les gens - même au rythme de trois fois par jour - et même 

parmi les enfants. "Le réveil ébranla toute la campagne. Jeunes et 

vieux, riches et pauvres, noirs et blancs, tous furent affectés de la 

même façon par le réveil. " C'était très étonnant de voir que le 

réveil n'était pas confiné aux villes et villages, mais qu'il était 

tombé dans des endroits totalement isolés sans contact avec 

l'extérieur, jusque dans des fermes éloignées, là même où 

hommes et femmes furent saisis par des émotions qui leur avaient 

été totalement étrangères quelques semaines voire quelques jours 

plus tôt." Les gens furent fréquemment empoignés par une intense 

conviction. Des hommes forts crièrent d'angoisse tandis que 

d'autres tombèrent à terre inconscients et durent être transportés 

hors des réunions.  



162 
 

Tirer enseignement du réveil  

J.C. devries nous expose plus en détail la difficulté qu'eut Mr 

Murray à accepter ces manifestations comme venant de Dieu. J. 

C. deVries écrit : "Le premier samedi soir, dans la maison où était 

aménagée une plus grande salle, Mr. Murray conduisait la 

réunion. Il lut un passage de l'Ecriture, fit quelques remarques à 

son sujet, ouvrit le moment de prière, et donna ensuite 

l'opportunité à d'autres de prier. Pendant la prière qui suivit la 

sienne, nous entendîmes de nouveau le même bruit venant de loin. 

Il s'approchait de plus en plus quand, soudainement, toute 

l'assemblée fut en prière. Ce soir-là, un étranger s'était tenu 

debout à la porte du début jusqu'à la fin de la réunion, observant 

son déroulement. Mr. Murray descendit de la plate-forme et de 

nouveau, alla d'une personne à une autre dans l'assemblée, tentant 

de les calmer. L'étranger s'avança alors sur la pointe des pieds 

depuis la porte, toucha Mr Murray doucement, et dit en anglais : 

" Je crois que vous êtes le ministre de cette assemblée. Faîtes 

attention à ce que vous faîtes, car c'est l'Esprit de Dieu qui est à 

l'œuvre ici. J'arrive tout juste d'Amérique, et c'est exactement ce 

dont j'ai été témoin là-bas."   

Andrew Murray avait été offensé par l'explosion intense de prière 

émotionnelle, et cherché sans succès à contrôler et calmer les 

réunions. Toutefois, après cet incident, il arrêta apparemment 

d'essayer de malmener le Saint-Esprit. Il apprit à accepter ces 

soudaines explosions de prière et ces fortes émotions comme une 

œuvre de Dieu. Son père, Andrew Murray Senior confirma aussi 

que ces accès d'émotions étaient véritables, et déclara : " Je bénis 

Dieu d'être en vie pour pouvoir voir de mes propres yeux un tel 

travail de l'Esprit. "La forte réaction de Mr Murray semble 



163 
 

provenir du fait que ces manifestations de réveil particulières 

dépassaient sa propre expérience personnelle et sa compréhension 

de la bienséance. Bien qu'il ait prié avec ferveur pour un réveil, 

étudié des comptes rendus de réveil et même observé de ses 

propres yeux une certaine mesure de réveil, il ne réussit pas à 

anticiper sa propre réaction à la nature surnaturelle d'un réveil 

dans sa propre église.   

Réveil et attentes brisées  

Les conceptions de Mr Murray sur le bon ordre dans l'église et 

celles du Saint-Esprit étaient de toute évidence très différentes. 

Les attentes brisées, si elles restent non réprimées, peuvent 

conduire à la confusion, la frustration, et même à la critique 

sévère. Quand la foule à Jérusalem s'est précipitée pour observer 

le miracle de la Pentecôte, Actes 2 :6 note que beaucoup parmi 

les spectateurs étaient "CONFUS". Ces sentiments de confusion 

offusquèrent de toute évidence beaucoup, ce qui les emmena plus 

tard à ridiculiser ouvertement l'œuvre du Saint-Esprit (Actes 2 :6-

13). Les nouvelles expériences de réveil de Mr Murray lui 

enseignèrent en définitive à ne pas juger tout ce qui peut 

s'apparenter à une situation de confusion en l'attribuant à un 

manque de bienséance. Il arrive souvent que nous expérimentions 

de forts sentiments de confusion ou même de frustration quand 

nous sommes soudainement placés dans un contexte inattendu ou 

qui ne nous est pas habituel. Chacun de nous a certainement eu 

l'occasion de lutter contre ces sentiments de confusion ou 

d'anxiété tout en essayant de trouver ses repères dans une ville ou 

un pays inconnu. La source de notre confusion n'était pas un 

manque de bienséance, mais notre propre manque de familiarité 

avec les nouveaux environnements et les nouvelles circonstances. 



164 
 

Actes 2 :6 ne suggère pas que Dieu est l'auteur du désordre et de 

la confusion ! Au contraire, ce verset sert à nous rappeler que 

notre sens naturel du protocole et de l'ordre est souvent très 

différent de l'ordre divin du Ciel qui descend sur terre. Quand 

nous nous trouvons soudainement dans un état de surprise ou de 

confusion devant des événements peu familiers, nous devons 

nous garder de les rejeter sans réflexion simplement parce qu'elles 

sont nouvelles à notre expérience personnelle. Seul un cœur 

ORGUEILLEUX se précipite pour condamner ce qu'il ne 

comprend pas ! Nous devons examiner attentivement toutes 

choses selon les Ecritures, plutôt qu'au travers de nos préférences 

personnelles ou nos traditions. Alors et alors seulement serons-

nous capables de retenir ce qui est bon dans les jours qui viennent 

(1 Thessaloniciens 5 :21).  

Le réveil et la Convention Keswick  

Les leçons apprises lors de ce réveil contribuèrent à préparer 

Andrew Murray à son futur rôle dans l'influent mouvement 

Keswick. Mr. Murray assista à la Convention Keswick pour la 

première fois en 1882. En 1885, on lui demanda d'intervenir 

comme orateur à la fois à la Convention Keswick et à la 

convention de Northfield. Murray fut chaleureusement reçu à ces 

conférences et fut plus tard chargé de ramener le mouvement 

Keswick en Afrique du Sud. La Convention Keswick fut elle-

même le fruit indirect de cette merveilleuse période de réveil. Le 

réveil toucha au moins quatre continents, apportant avec lui une 

foi et une vision renouvelées pour la sainteté personnelle et la vie 

de l'Esprit. Ce fut ce message libérateur qui bientôt allait devenir 

synonyme du ministère personnel d'Andrew Murray.   



165 
 

La naissance de la Convention Keswick unit le Mouvement de 

Sainteté Européen émergent et, de ce fait, contribua à canaliser le 

feu et l'énergie de ce qui allait être connu sous le nom du " 

Troisième Grand Réveil ". Cependant, la Convention Keswick fit 

plus qu'unir simplement et préserver le fruit qui restait de ce grand 

réveil. Avec un clair appel à la sainteté personnelle par la foi en 

Christ, le mouvement Keswick contribua à préparer une nouvelle 

génération au mouvement suivant de Dieu. Ceux qui assistaient 

aux conventions étaient toujours encouragés à adopter un mode 

de vie construit sur la sainteté, l'unité et la prière. A la Convention 

de Keswick de 1902, 500 chrétiens s'accordèrent pour former des 

cercles de prière dans les maisons en vue d'obtenir une effusion 

mondiale du Saint-Esprit.  

Le fruit de ces groupes de prière de Keswick fut atteint sans aucun 

doute au travers du Réveil au Pays de Galles en 1904. R. B. Jones, 

Jessie Penn-Lewis, et F. B. Myer considérèrent tous que la 

Convention de Keswick était une des sources cachées du réveil 

gallois. Par l'intermédiaire de l'enseignement biblique d'hommes 

comme Andrew Murray, J. Elder Cumming, Evan Hopkins, F. B. 

Myer et beaucoup d'autres, des milliers d'ouvriers et de 

missionnaires chrétiens furent remplis de puissance et purifiés 

pour entrer dans un nouveau millénaire de moisson globale. 

James Hudson Taylor, A. T. Pierson, Samuel Zwemer et 

beaucoup d'autres pionniers missionnaires considérèrent la 

Convention de Keswick comme l'une des meilleures " terres de 

chasse " pour les meilleures recrues missionnaires. Nous 

retrouvons ici une fois de plus cette vérité qu'une génération de 

ministère rempli de l'Esprit arrose souvent la moisson d'une autre 

génération.   



166 
 

Les derniers jours d'Andrew Murray  

Le 18 janvier 1917, Andrew Murray rentra dans la Gloire. Il entra 

dans le Ciel de la même façon qu'il vécut sur la terre, dans la 

prière et recommandant aux autres de prier. Peu d'hommes ont 

jamais eu autant d'impact sur les âmes pour la cause d'une vie 

remplie de l'Esprit que ne le fut Andrew Murray. Il fut 

indiscutablement l'auteur le plus prolifique dans l'Eglise sur le 

sujet de la prière et de la Vie Intérieure, ayant publié 240 livres 

entre 1858 et 1917. Plusieurs de ces livres furent traduits en 15 

langues différentes. Peu après que la Société de Littérature 

Chinoise eut traduit en chinois pour la Chine le livre de Mr 

Murray "L'Esprit de Christ", on rapporta qu'un réveil éclata dans 

la Chine intérieure. Aujourd'hui encore, ses écrits continuent de 

façonner la conception de la prière et de la vie de l'Esprit que 

possède une multitude de chrétiens assoiffés.   

Tirer leçon de nos pères !  

Andrew Murray fut incontestablement un homme doté de rares 

dons et d'une perception spirituelle profonde. Néanmoins, il faillit 

éteindre un véritable réveil. Il avait grandi dans un foyer où son 

père avait prié fidèlement pour un réveil pendant 30 ans. Pourtant, 

pendant un temps il s'opposa avec entêtement à la réponse si 

longtemps attendue aux prières de son père. Jeune garçon, il avait 

été enchanté du ministère de réveil de William C. Burns, et en 

Allemagne, il avait été le témoin de ses propres yeux du ministère 

miraculeux du pasteur Blumhardt. Malgré cela, quand il fut lui-

même confronté aux manifestations du réveil dans sa propre 

église, il s'y opposa. Je n'écris pas ces choses pour déshonorer la 

mémoire de l'un de nos pères respectés de la foi, mais plutôt dans 



167 
 

le but de poser une question importante et fort à propos 

aujourd'hui. Si un homme doué comme Andrew Murray a pu se 

tromper en ne reconnaissant pas l'Esprit du réveil, alors qu'il était 

en plein milieu d'une préparation au réveil, combien à plus forte 

raison sommes-nous capables de reproduire la même erreur ? 

Cette génération de chrétiens doit être disposée à apprendre des 

expériences, du discernement et des erreurs de nos pères spirituels 

si nous voulons nous préparer au prochain mouvement de Dieu. 

Etes-vous disposé à APPRENDRE ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 
 

 

 

 

 

 

  

William Booth, le fondateur de l'Armée du Salut, écrivait à la 

fin du 19e siècle : "Le plus grand danger du vingtième siècle 

sera une religion sans  

Saint-Esprit, des chrétiens sans Christ, le pardon sans 

repentance, le salut sans nouvelle naissance, la politique sans 

Dieu et un ciel sans enfer." Il semble qu'il avait là une très 

pénétrante acuité prophétique.  

Le 9 avril 1865, Lee rencontra Grant dans le salon d'une maison 

privée à Appomattox Court House. Il capitula avec son armée et 

mit fin à quatre longues années de mort et de dévastation qu'avait 

été le Guerre Civile. La même année, un anglais de 36 ans nommé 

William Booth déclara la guerre contre les puissances des 

ténèbres en fondant l'Armée du Salut.   

Une des armes les plus efficaces dans l'arsenal du Général Booth 

était la prière fervente. Ce n'était pas inhabituel pour Booth de 

tenir "une nuit entière de prière" lorsqu'il allait prêcher la Parole 

de Dieu. Les gens inondaient les autels partout où il allait. "La 

puissance de Dieu était merveilleusement manifeste dans les 

réunions… les gens étaient fréquemment frappés à terre, accablés 

par une sensation de la présence et de la puissance de Dieu."   

William Booth 

(1829-1912)    
LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE 

par David Smithers 

 



169 
 

Le succès de l'Armée du Salut dans le travail de libération des 

captifs était un fait surnaturel, particulièrement lorsque l'on 

considère ceux qu'elle s'efforçait d'atteindre. Le cri de bataille du 

Général Booth était : "En avant pour les âmes et en avant pour 

les pires !" Les pires pécheurs étaient sauvés, les cafés fermaient 

et des villes entières étaient secouées.   

Le succès de Booth attira non seulement des partisans mais aussi 

des ennemis. On lançait des charbons ardents sur ceux qui 

servaient dans l'Armée, on les aspergeait de goudron et de soufre 

brûlant. Ils furent battus, lapidés et battus à coups de pied jusqu'à 

la mort dans les rues. L'Armée du Salut résistait à leurs ennemis 

avec un chaleureux "Dieu vous bénisse", et une prière. Le Général 

Booth lui-même fut dans le feu de l'action. Quand on lui cracha 

dessus pendant le voyage aux Midlands, Booth encouragea ses 

compagnons soldats ainsi : "Ne vous essuyez pas - c'est une 

médaille !"   

Nuit après nuit, Booth rentrait chez lui, saignant et meurtri après 

avoir été attaqué dans les bas-quartiers d'Angleterre. Après de 

telles nuits d'épreuve, il prenait la main de sa femme et lui disait 

: "Kate, laisse-moi prier avec toi." Après avoir prié avec 

Catherine, il se relevait de sa position à genoux, armé d'un tout 

nouveau courage et d'un tout nouvel espoir. Booth avait besoin de 

toute la vaillance que sa femme Catherine pouvait lui inspirer. 

Elle l'encourageait ainsi : "Si nous sommes fatigués, il vaut mieux 

que nous nous en allions et que nous en finissions avec cela ; rien 

n'est pire qu'une église morte." Malgré les pressions accablantes 

du ministère, les Booth furent une famille joyeuse et unie. Le 

Général avait quatre enfants et aimait s'amuser et jouer 



170 
 

bruyamment avec eux, particulièrement à leur jeu favori du 

"renard et des oies".   

Une fois, lors d'un voyage, la voiture du Général Booth fut arrêtée 

pour un contrôle. Il profita de l'occasion pour exhorter quelques 

ouvriers d'une usine qui étaient sans occupation. Il leur dit : 

"Hommes, certains d'entre vous ne priez jamais. Vous avez 

abandonné la prière depuis longtemps. Mais je vais vous dire : 

n'allez-vous pas prier pour vos enfants afin qu'ils soient différents 

?" Au bout de quelques minutes, 700 hommes s'agenouillèrent 

pour prier en silence.   

Lors d'une autre occasion, deux officiers de l'Armée du Salut 

commencèrent à chercher un nouveau travail, mais ils ne subirent 

que des échecs et de l'opposition. Frustrés et fatigués, ils firent 

appel au Général pour fermer la mission de sauvetage. Le Général 

Booth leur envoya en retour un télégramme avec trois mots : 

"ESSAYEZ LES LARMES." Ils suivirent son conseil et furent 

les témoins d'un puissant réveil.   

Pendant toute la durée de son ministère, William Booth effectua 

7,5 millions de kilomètres lors de ses voyages et prêcha 60 000 

sermons.   

Que Dieu nous aide, en ces jours désespérés et distraits dans 

lesquels nous vivons, à proclamer haut et fort ce conseil du 

Général : "Travaillez comme si tout dépendait de votre travail, et 

priez comme si tout dépendait de votre prière." 

 

 

 

 



171 
 

 

 

 

 

 

      

 

 Dans l’année 1854, un bateau naviguant en mer fut arrêté au 

voisinage de la Nouvelle Guinée. 

 Voyant la détresse qui se lisait sur le visage du capitaine alors 

qu’il scrutait attentivement la mer, un jeune Anglais lui 

demanda la raison de son inquiétude.  

Voici ce qui fut sa réponse : "Un courant à quatre nœuds nous 

entraîne rapidement vers quelques récifs submergés là-bas. Notre 

destin semble être scellé." Sur les rivages de l'île, les cannibales 

couraient ici et là et allumaient des feux dans une grande 

jubilation. Puis, le capitaine parla de nouveau : "Nous avons fait 

tout ce qui peut être fait." "Non," répondit le jeune homme, "il y 

a une chose que nous n'avons pas faite. Quatre d'entre nous à 

bord sont chrétiens. Laissez chacun d'entre nous se retirer dans 

sa cabine, afin que, dans l’unité de la prière, il demande au 

Seigneur de nous donner une brise immédiatement." Il en fut 

convenu et fait ainsi. Après quelques minutes d'intercession 

fervente, le jeune homme retourna sur le pont confiant dans le fait 

que sa requête lui avait été accordée. En trouvant le premier 

officier, un homme impie, en service, il lui demanda de déployer 

la grande voile. "A quoi bon cela servirait-il ?" demanda-t-il. Le 

jeune homme lui dit que lui et trois autres avaient demandé à Dieu 

Hudson Taylor (1832-1905)    

L'HOMME DE DIEU PUISSANT DANS 

LA PRIERE  

 par Eugenie Myers Harrison  

 



172 
 

d'envoyer un vent, que celui-ci allait venir sur le champ et qu'il 

n'y avait pas une minute à perdre, puisqu’ils étaient également 

près des récifs. Avec un regard de mépris, l'officier répondit avec 

un juron : "Idiotie ! C’est impossible de prier pour que le vent se 

lève." Remarquant quelques instants plus tard que la plus haute 

voile commençait à trembler, il dit : "C'est seulement une patte de 

chat - une simple bouffée de vent." "Ne faîtes pas attention à ce 

que vous pensez," cria le jeune homme. "Déployez la grande voile 

rapidement."  

Il ne lui fallut pas beaucoup de temps pour se mettre à l’ouvrage. 

En entendant le lourd pas des hommes sur le pont, le capitaine 

jeta un coup d’œil de sa cabine et vit que la brise était en effet 

venue. En quelques minutes, ils s’éloignèrent des dangereux 

récifs, à la grande déception des cannibales indigènes qui étaient 

sur la plage.  

En écrivant sur ces choses et sur des expériences semblables, le 

jeune homme dit : "Ainsi Dieu m'encourageait, jusqu'à notre 

débarquement sur les rivages de Chine, à Lui apporter chaque 

besoin spécifique dans la prière et à m'attendre à ce qu'Il honore 

le nom du Seigneur Jésus et accorde Son aide toutes les fois où 

une situation d'urgence l’exige."  

Ainsi, il nous a été présenté un homme remarquable, J. Hudson 

Taylor, et le texte de Jean 14 :13, qui était tissé sur le tissu de sa 

vie et sur la texture de ses accomplissements extraordinaires : "Et 

tout ce que vous demanderez en Mon nom, Je le ferai afin que le 

Père soit glorifié dans le Fils."   



173 
 

LA FONTAINE QUI PURIFIE DU PÉCHÉ  

James Hudson Taylor naquit à Barnsley, en Angleterre, le 21 mai 

1832. Il eut le privilège d’être né dans une maison véritablement 

pieuse. Le ciel l’entourait durant son enfance. Il le voyait dans la 

foi de son père et dans les prières de sa mère. Bien même avant 

sa naissance, ses parents l'avaient consacré à Dieu et avaient prié 

pour qu’il devînt missionnaire en Chine, quoique cette 

information lui eût été cachée longtemps après il avait atteint ce 

pays.  

Malgré le pieux exemple et l'enseignement de ses parents, Hudson 

devint un jeune homme sceptique et mondain. Il commença à 

penser que, pour cette raison ou pour une autre, il ne pouvait pas 

être sauvé et que la seule chose qu’il pût faire, c’était de se remplir 

de ce monde-ci, puisqu’il n'y avait aucun espoir pour lui dans 

l’autre.  

La conversion de Hudson Taylor, comme toutes les autres choses 

dans sa vie, est un monument dressé en l’honneur de la puissance 

de la prière. Quand il eut environ dix-sept ans, il se rendit un 

après-midi à la bibliothèque de son père à la recherche d'un livre 

avec lequel il pourrait passer le temps. Finalement il prit un tract 

évangélique qui lui semblait intéressant, se disant à lui-même : "Il 

y aura une histoire au début et un sermon à la fin. Je lirai la 

première chose et sauterai la deuxième."  

Il n’avait aucune idée de ce qui allait se passer au même moment 

dans le cœur de sa mère, qui était sortie faire une visite à 100 ou 

120 kilomètres de là. Ce même après-midi, elle alla dans sa 

chambre soupirant intensément après la conversion de son fils, 



174 
 

ferma la porte à clé et se résolut à ne pas quitter l'endroit jusqu'à 

ce que ses prières fussent exaucées. Heure après heure, elle 

continua à supplier, jusqu'à ce qu’à force elle se relevât avec 

l’heureuse assurance que l'objet de ses prières avait déjà été 

accompli.  

Pendant ce temps, au cours de sa lecture du tract, Hudson s'était 

heurté contre l'expression : "l’œuvre achevée de Christ." En se 

remémorant ces mots : "Tout est achevé", il souleva la question : 

"Qu'est-ce qui a été achevé ?" Il répondit immédiatement : "Une 

expiation et une satisfaction pleines et parfaites pour le péché. La 

dette a été payée par le Substitut. Christ est mort pour nos péchés 

et pas pour les nôtres seulement, mais aussi pour les péchés du 

monde entier." Vint ensuite la pensée : "Si l’œuvre a été 

entièrement achevée et la dette entièrement payée, qu'est-ce qu’il 

me reste à faire ?" Vint alors la réalisation bénie qu'il n'y avait 

rien au monde à faire, sinon plier les genoux dans la prière, et 

dans la foi accepter le salut acquis par Christ. "Ainsi", dit Hudson, 

"tandis que ma chère mère louait Dieu sur ses genoux dans sa 

chambre, je Le louais dans le vieil entrepôt où j'étais parti seul 

pour lire à mon loisir ce petit livre."  

Plusieurs jours plus tard, il raconta à sa sœur sa joie de fraîche 

date en Christ et réussit à obtenir d’elle la promesse qu’elle n’en 

parlerait à personne. Quand la mère retourna à la maison une 

quinzaine de jours plus tard, il la rencontra à la porte et lui dit qu'il 

avait des bonnes nouvelles à lui annoncer. Ecrivant de 

nombreuses années plus tard, Hudson Taylor dit : "Je peux 

presque sentir les bras de cette chère mère autour de mon cou, 

alors qu’elle me pressait sur sa poitrine et dit : 'Je sais, mon 

garçon. Je me suis réjouie pendant une quinzaine de jours des 



175 
 

heureuses nouvelles que tu allais me dire.' 'Amelia a rompu sa 

promesse ?' demandai-je surpris ? 'Elle m’a dit qu'elle ne le dirait 

à personne.' Ma chère mère m'assura que ce n’était d'aucune 

source humaine qu'elle avait appris les nouvelles et continua en 

racontant l'incident mentionné ci-dessus."  

Tandis que la mère, bien loin de lui, priait dans la foi pour qu’il 

pût ce même jour entrer dans l'expérience du salut, il goûta en 

réalité à sa félicité, ayant compris qu'il ne lui restait rien à faire 

sinon se saisir de l’œuvre accomplie du Calvaire, par la foi 

croyant, dans la prière recevant. La mère et le fils lançaient de la 

même façon leur ancre dans la promesse de Jean 14 :13 : "Tout 

ce que vous demanderez en Mon nom, Je le ferai, afin que le Père 

soit glorifié dans le Fils." Ce texte lui était précieux, parce que ce 

dernier avait mené tout d'abord son âme polluée, et ensuite sa 

personne même, jusqu’à la fontaine purifiante du Calvaire.   

L'AUTEL DE LA CONSÉCRATION  

Au bout de quelques mois, le jeune Taylor commença à sentir un 

grand sentiment d’insatisfaction vis-à-vis de son état spirituel. 

Son "premier amour" et son ardeur pour les âmes étaient devenus 

froids et il n'avait pas la victoire sur le péché. Il ne doutait pas de 

sa conversion, mais il était convaincu, par sa connaissance des 

Saintes Ecritures et par la vie de certains chrétiens remarquables, 

qu'une expérience plus profonde de la bénédiction divine pourrait 

être sa part. Il ne pouvait se satisfaire de rien de moins que du 

meilleur, le meilleur de Dieu. Comment pourrait-il l'obtenir ? Il 

pensa au texte qui était apparu flamboyant tout au long de son 

sentier à chaque heure de besoin et de grande décision : "Tout ce 

que vous demanderez en Mon nom, Je le ferai." Il croyait que le 



176 
 

salut ressemble "au miel du rocher" - au miel à cause de sa 

douceur, au rocher à cause de sa force. Par la prière, il était entré 

dans la douceur du salut. Par la prière, il cherchait maintenant la 

force du salut. Animé par des aspirations profondes, il se retira un 

après-midi afin d’être seul avec Dieu.  

" Je me souviens bien " dit-il, " comment j'ai répandu mon âme 

devant Dieu. Confessant à maintes reprises mon amour plein de 

reconnaissance à Son égard, Lui qui avait tout fait pour moi... je 

L'ai prié de me donner une quelconque œuvre à accomplir pour 

Lui comme une conséquence de mon amour et de ma gratitude... 

Je me souviens bien, alors que je me suis moi-même placé, -ma 

vie, tout de moi sur l'autel, de la solennité profonde qui est venue 

sur mon âme avec l'assurance que mon offrande avait été 

acceptée... Une conscience profonde que je ne m’appartenais pas 

a pris possession de moi. " Ayant fait l’acte de la grande reddition, 

il était prêt à entendre la voix de son Seigneur prononcer les mots 

: "Qui ira pour Moi en Chine ? " Et lui de répondre : "J’irai, 

envoie-moi." Immédiatement, il commença à se préparer à la 

vigoureuse vie de pionnier. Il effectua plus d'exercices en plein 

air et échangea son lit de plumes contre un dur matelas. 

Régulièrement, chaque semaine, il distribua des tracts et tint des 

réunions dans des maisons de campagne. À l'aide d’un exemplaire 

de l'Évangile de Luc en dialecte mandarin, il commença à étudier 

la langue chinoise.  

Un jour, il rendit visite au ministre de l’Eglise Congrégationnelle 

et lui demanda s’il pouvait lui emprunter son exemplaire du livre 

" La Chine " de Medhurst, lui expliquant que Dieu l'avait appelé 

à Le servir comme missionnaire dans ce pays.  



177 
 

"Et comment comptez-vous aller là-bas ?" demanda le ministre. 

Taylor répondit qu'il ne savait pas mais selon toute probabilité, il 

irait de l’avant comme le firent les Douze et les Soixante-dix, 

comptant uniquement sur Celui qui l’envoyait et qui pourvoirait 

à tous ses besoins. Plaçant sa main sur l'épaule du garçon, le 

ministre répondit : "Oh, mon garçon, lorsque tu grandiras, tu 

deviendras plus sage que cela. Une telle idée marcherait à 

l’époque où Christ Lui-même était sur la terre, mais pas de nos 

jours."  

Puisque tout de lui était sur l’autel, Taylor pouvait dire : "Dieu et 

Dieu seul est mon espoir et je n'ai besoin de personne d’autre."   

LE TEXTE LUI APPRIT À TOUCHER L’HOMME, 

PAR DIEU, PAR LA PRIÈRE SEULE  

Le jeune Taylor commença à étudier la médecine ainsi que le 

grec, l’hébreu et le latin. Il avait compris, néanmoins, que la 

préparation la plus importante de toutes devait avoir lieu dans le 

domaine de sa propre âme. En Chine, il allait devoir dépendre tout 

à fait de son Seigneur pour toutes choses - sa protection, la 

provision à ses besoins. Par crainte de subir plus tard un échec 

malheureux, il décida de mettre à l’épreuve à fond la promesse du 

Sauveur : "Tout ce que vous demanderez en Mon nom, Je le ferai." 

Il résolut d'apprendre, comme il le dit, "avant de quitter 

l'Angleterre, de toucher l'homme, par Dieu, par la prière seule."  

Il fit la tentative dans une situation spécifique touchant à son 

salaire. Son employeur avait demandé à Hudson de lui rappeler 

chaque fois le moment où son salaire lui était dû, ce qu'il décida 

de ne pas faire selon la tradition habituelle. Au lieu de cela, il 



178 
 

abandonna complètement tout dans les mains du Seigneur. Alors 

qu'il continuait à prier sérieusement sur cette question, le temps 

du paiement d’un quart de son salaire arriva. En contrôlant ses 

comptes un samedi soir, il vit qu’il se trouvait dans la situation de 

posséder seulement une pièce de monnaie restante – une pièce 

d’une demi-couronne. A dix heures environ, dans la nuit du 

dimanche à lundi, alors qu’il effectuait un travail d’évangélisation 

dans diverses pensions, un homme pauvre lui demanda d'aller 

prier avec sa femme qui se mourait. Il fut conduit à descendre 

dans une cour et à monter un affreux escalier, pour pénétrer dans 

une pièce misérable. Quelle vue pathétique se présentait là devant 

lui ! Quatre ou cinq enfants se tenaient debout autour de lui, leurs 

joues et leurs tempes creuses retraçaient incontestablement 

l'histoire de leur lente famine ; et sur une misérable palette, était 

couchée une mère au regard affligé avec un enfant en bas âge 

gémissant à ses côtés. "Oh", pensa Taylor, "si j'avais deux 

shillings et six pence, au lieu d’une demi-couronne, combien ils 

seraient heureux de recevoir 1 shilling et six pence." Il était prêt 

à leur donner une partie de ce qu'il avait, mais pas la pièce de 

monnaie entière. Il chercha à les consoler en disant que malgré 

l'affliction qu’ils vivaient dans leur situation, il y avait un Père 

plein de bonté et d'amour qui les observait depuis le Ciel. Mais 

quelque chose en lui s’écria : "Hypocrite que tu es ! Tu parles à 

ces gens non convertis d'un Père plein de bonté et d'amour dans 

le Ciel et tu n’es pas prêt toi-même à Lui faire confiance sans la 

demi-couronne."  

Il se sentait maintenant très malheureux. Si sa pièce de monnaie 

avait été seulement changée, il donnerait volontiers un florin et 

garderait seulement les six pence restants. Mais il n’était pas 

encore prêt à avoir confiance en Dieu seul, sans les six pence. 



179 
 

Incapable de continuer la conversation, il dit à l'homme : "Vous 

m'avez demandé de venir prier avec votre femme. Prions." Il 

s’agenouilla, mais à peine avait-il dit : "Notre Père," qu'il entendit 

une voix prononcer ces paroles : 

"Oses-tu railler Dieu ? Oses-tu t’agenouiller et l'appeler Père 

avec cette demi couronne dans ta poche ?" La prière terminée, il 

se leva.  

"J'ai mis la main dans ma poche," dit-il, "et lentement, faisant 

sortir la demi couronne, l'ai donnée à l'homme, lui disant que cela 

pourrait sembler une affaire facile pour moi que de les soulager, 

parce qu’il voyait que j'étais relativement aisé, mais qu’en me 

séparant de cette pièce de monnaie je lui donnais tout ce que 

j’avais ; mais la chose même que j'avais essayé de leur dire était 

en effet vraie Dieu est vraiment un Père et l’on peut avoir 

confiance en Lui. Et quelle joie m’était-elle revenue comme de 

grosses vagues inondant mon cœur ! Non seulement la vie de la 

pauvre femme fut sauvée, mais ma vie aussi avait été sauvée." Il 

était convaincu que l'argent ainsi donné au nom de Christ était un 

prêt que Dieu rembourserait.  

Il rentra chez lui le cœur heureux, et avant de se coucher, il 

demanda au Seigneur que son prêt ne fût pas trop long ou sinon il 

n'aurait rien à manger le jour d’après. Tôt le lendemain matin, il 

entendit le facteur frapper à la porte. Il ne recevait presque jamais 

de lettres le lundi matin, d’où son étonnement de voir entrer la 

propriétaire avec une lettre à la main. En ouvrant l'enveloppe, il 

trouva une feuille de papier blanc et un demi-souverain. "Loué 

soit le Seigneur !" s’exclama-t-il. "Quatre cent pour cent pour un 

investissement de douze heures !" Il apprit séance tenante que la 

banque du Ciel est toujours sûre et paye de bons dividendes.  



180 
 

Sa foi dans la puissance de la prière fut énormément affermie, 

mais au bout de deux semaines, son argent fut dépensé et son 

employeur ne s'était toujours pas rappelé qu’il devait lui payer son 

salaire. Il consacra beaucoup de temps à lutter avec Dieu dans la 

prière. Samedi soir, sa propriétaire allait s’attendre à être payée. 

A environ cinq heures, cet après-midi-là, le docteur Hardey vint 

le trouver et lui dit : "À propos, Taylor, est-ce que je ne vous dois 

pas votre salaire de nouveau ?" Informé qu’il lui devait son 

salaire et que ce dernier était en retard de paiement, le docteur 

exprima le regret de ce qu’il n'y avait pas pensé plus tôt, car, dit-

il, "cet après-midi à peine j'ai envoyé tout l'argent que j'avais à 

la banque. Autrement, je vous aurais payé immédiatement."  

Profondément déçu, quoique se gardant soigneusement de le faire 

savoir à son employeur, Taylor se rendit dans un endroit calme et 

déversa son cœur devant le Seigneur. A environ dix heures, le soir 

même, le docteur Hardey apparut, riant chaleureusement. "Une 

chose étrange m’est arrivée à l’heure même," lança-t-il. "Un de 

mes patients les plus riches s'est senti obligé de venir chez moi à 

dix heures la nuit pour payer sa facture, au lieu d'envoyer un 

chèque selon son habitude. Très étrange !" Après avoir crédité le 

paiement dans le grand livre, le docteur était sur le point de partir, 

quand soudainement il tendit au jeune Taylor plusieurs des billets 

de banque en lui disant : "A propos, vous pourriez aussi prendre 

ces billets comme paiement de votre salaire." "De nouveau il ne 

me restait plus," conclut Taylor en rapportant cet incident, "mes 

sentiments n’ayant pas été découverts, qu’à retourner à ma petite 

chambre pour louer le Seigneur avec un cœur joyeux de ce 

qu'après tout il était possible que j’aille en Chine."  



181 
 

Ces derniers mots - "après tout il était possible que j’aille en 

Chine" - révélait l'obsession dévorante au fond de son être. Après 

des études de médecine plus poussées à Londres, il accepta la 

nomination en tant que missionnaire sous la tutelle de la Société 

d’Evangélisation de la Chine et embarqua le 19 septembre 1853. 

Après un voyage tumultueux et après que le bateau à deux 

occasions fut à quelques pas de la destruction, il atteignit 

Shanghai sans encombres le 1er mars 1854.  

Enfin en Chine ! Il n'était pas là pour se refaire une santé ni pour 

une partie de plaisir, mais comme ambassadeur de Christ. Il se 

plongea dans l'étude de la langue, dans laquelle il avait fait un 

certain progrès en Angleterre et sur le bateau. Maintenant qu'il 

était très intimement en prise avec l'idolâtrie et la superstition, il 

était presque écrasé par l'énormité de l'entreprise à laquelle il 

s'était engagé. Durant de nombreux de mois, il parla et prêcha 

sans observer un seul signe de résultats. Que devait-il faire pour 

obtenir le succès dans ses efforts ? De nouveau, Jean 14 :13 vint 

à son secours.   

LE SECRET DE LA PREOCCUPATION DE LA 

CONQUÊTE REUSSIE DES ÂMES  

Taylor aspirait à la compassion de cœur qui donne lieu à la 

conquête réussie et fervente des âmes, et les paroles de Jésus : " 

Demandez tout ce que vous voudrez en Mon nom " spécifient 

clairement que la prière est le moyen désigné par Dieu de parvenir 

à une fin spirituelle. L'ordre Divin est illustré dans le Psaume 126, 

versets 4-6 : (1) Supplier pour obtenir la bénédiction, (2) Semer 

dans les larmes, (3) Moissonner dans la joie. Autrement dit, les 



182 
 

points concernant la prière qui sont en jeu sont "pleurer ", et " 

pleurer " dans la " moisson ".  

Alors qu’il voyageait en bateau un jour, Taylor entra en 

conversation avec un Chinois qui avait une fois visité 

l'Angleterre, où il se rendit sous le nom de Peter. L'homme écouta 

attentivement la présentation que fit le missionnaire de l’amour 

salvateur du Christ, et fut même touché jusqu’aux larmes, mais il 

refusa d’accepter sur le champ l’offre du salut. Un peu plus tard, 

de toute évidence dans un accès de grand découragement, Peter 

sauta dans la mer et s’enfonça. Dans un suspense agonisant, 

Taylor rechercha de l’assistance dans les parages et aperçut tout 

près une barque de pêcheurs avec un filet pourvu de crochets.  

"Venez !" cria Taylor aux pêcheurs. "Lancez le filet à cet 

endroit. Un homme est tombé ici et est en train de se noyer !"  

"Ce n'est pas commode," fut la réponse insensible.  

"Ne parlez pas de commodité !" cria le missionnaire. "Un 

homme se noie."  

"Nous sommes occupés à pêcher et ne pouvons pas venir," 

répondirent-ils.  

Quand Taylor insista vivement pour qu’ils vinssent 

immédiatement en leur proposant de les payer, ils exigèrent de 

savoir combien. Son offre de cinq dollars fut repoussée. Il dit 

alors : "S’il vous plaît, venez vite et je vous donnerai tout l'argent 

que j'ai - environ quatorze dollars." Finalement, le bateau fut 

amené et les crochets jetés dans la mer. Il fallut moins d'une 



183 
 

minute pour remonter le corps mais tous les efforts de réanimation 

échouèrent. La vie était éteinte.  

Pour Taylor Hudson, cet incident était profondément triste en lui-

même et pathétique dans sa signification comme parabole. Est-ce 

que ces pêcheurs n'étaient pas coupables de la mort du Chinois, 

dans la mesure où ils avaient l’opportunité et le moyen de le 

sauver, mais avaient refusé de les utiliser ? Plus que certainement 

ils étaient coupables. "Et pourtant, "dit Taylor, « Interrompons-

nous un instant avant de prononcer un jugement contre eux, de 

peur d’un jugement plus grand que celui donné dans la réponse 

de Nathan : 'Tu es cet homme.' Est-ce que c'est une chose si 

mauvaise que de négliger de sauver le corps ? Combien plus 

douloureuse est la punition dont est ainsi digne celui qui laisse 

l'âme immortelle périr. Le Seigneur Jésus m’ordonne, vous 

ordonne : 'Allez par tout le monde et prêchez l'Evangile à toute 

la création.' Lui dirons-nous : 'Non, ce n'est pas commode ?’ Lui 

dirons-nous que nous sommes occupés à la pêche ou à d'autres 

affaires et ne pouvons pas y aller ? Il est inutile que nous 

chantions comme nous faisons souvent : ‘Des bourrasques, des 

bourrasques enroulent l'histoire.’ Les vents ne porteront jamais 

l'histoire mais ils peuvent nous porter. Oh, prions et gémissons 

de douleur pour le salut des millions d’âmes non évangélisés de 

la Chine. " Hudson Taylor croyait que les cœurs froids des 

chrétiens ne pourraient être réchauffés pour se transformer en une 

flamme qui se soucie d’un monde perdu pour lequel Christ est 

mort, que par la prière fervente.  

Après plusieurs années de labeurs infatigables, le serviteur de 

Dieu se trouva assailli par une période de déceptions diverses et 

de sévères tristesses. Un certain nombre d’ouvriers furent frappés 



184 
 

d'incapacité par une mauvaise santé, tandis que d'autres 

moururent ; quelques-uns des indigènes convertis avaient fini 

dans le péché et l’idolâtrie ; et les ressources financières étaient à 

un niveau très bas. Au lieu de regarder aux circonstances, 

cependant, il pensa à Dieu comme La Grande Circonstance et 

s’écria à Lui pour obtenir la bénédiction dans la moisson des 

âmes. Il écrivit à un collègue ouvrier : "Continuez à prier ! 

Continuez à travailler ! Ne soyez pas effrayés par le dur labeur 

ou par la croix. Ils payeront bien."  

Et c’est ce qu’ils firent, au temps de Dieu et selon Ses voies. 

Depuis les marches du temple principal de Cheng-hsien, il prêcha 

longtemps et avec ferveur à une foule qui s'était réunie ; et, 

lorsque, de pure fatigue, il ne put plus se faire entendre, il monta 

plus haut sur la colline pour y déverser son cœur dans 

l'intercession pour les multitudes de Chine, vivant, mourant sans 

Dieu et sans espoir. Quelques nuits plus tard, il se trouva lui-

même entouré par une compagnie de pieux croyants, qui durant 

de longues années, brillèrent comme des lumières dans un monde 

de ténèbres. Un des convertis était Monsieur Nying, un fier érudit 

confucianiste, qui devint un témoin chrétien de grande ardeur et 

armé de puissance. Un autre était Lao Kuen, transformé d’homme 

terrorisant la ville en un doux et ardent évangéliste de Christ. Un 

autre était le gardien d'une maison de jeu et d'une maison de 

mauvaise réputation. A sa conversion, il bannit les tables de jeu, 

vida sa maison des mauvais personnages et transforma sa plus 

grande pièce en chapelle. De plus, il la fit nettoyer et purifier 

avant de l'offrir, gratuitement, comme lieu d’adoration. Croyant 

dans la foi, recevant dans la prière, Taylor avait compté sur Christ 

pour les âmes. Il se réjouit de ces miracles de la grâce, croyant 

avec confiance qu'ils étaient les premiers fruits d'une grande 



185 
 

moisson dans cette région de Chine. Il avait demandé et la réponse 

était en partie venue, "afin le Père soit glorifié dans le Fils."   

LA PRÉSENCE QUI SOUTIENT ET QUI PROTEGE 

SANS JAMAIS FAILLIR  

De toutes les bénédictions Divines, Hudson Taylor aspirait le plus 

à la présence fidèle et constante de Son Seigneur. Rien d'autre ne 

lui importait réellement, car en Sa présence se trouvaient la 

protection adéquate, l’abondance de la force et la plénitude de la 

joie. Et il était convaincu que cette bénédiction, comme toutes les 

autres, était incluse dans le " tout ce que vous demanderez " du 

Sauveur et obtenue sous la même condition - "demandez". Jean 

14 :13 précisait clairement que c’était par la prière qu’il devait 

entrer dans la Présence. Cette Présence l'avait-elle jamais laissé 

tomber ? Nous allons le voir.  

Le 20 janvier 1858, Hudson Taylor épousa Maria Dyer, une 

missionnaire habitant Ningpo. Durant l’été 1867, leur petite 

Gracie, de huit ans, l'idole de leurs cœurs, tomba malade d'une 

façon critique. Quelques jours plus tôt, Gracie avait vu un homme 

fabriquant une idole.  

"Oh, papa," s'était-elle exclamé avec sérieux, "il ne connaît pas 

Jésus sinon il ne ferait jamais cela ! Ne vas-tu pas le lui dire ?" 

C’est ce qu’il fit, la petite fille suivant l’affaire avec un ardent 

intérêt. Plus tard, elle pria le plus ardemment pour le fabricant 

d'idoles et pour tous les Chinois fabriquant et adorant des idoles.  

Juste une semaine plus tard, Gracie mourait. Leur perte était 

accablante et le tentateur chuchotait : "Votre Dieu vous a 

abandonnés." Mais le père écrivit quelques semaines plus tard : 



186 
 

"Notre chère petite Gracie ! Comme sa douce voix nous manque... 

et le miroitement de ces yeux brillants. Mais Celui qui a dit : 'Je 

ne vous abandonnerai jamais' est avec nous ... rien ne peut jamais 

se substituer à la Présence de Christ."  

"Je ne vous abandonnerai jamais" disait la promesse.  

"Rien ne peut se substituer à la Présence de Christ" déclara 

le missionnaire au milieu des larmes.  

Le notoire bombardement de Canton par les Anglais en 1837 

produisit une crise des plus sérieuses pour les missionnaires. 

Quand les nouvelles terribles du bombardement atteignirent les 

Cantonais à Ningo [c'est-à-dire Ningpo], leur colère ne connut 

aucune limite et ils complotèrent immédiatement de faire mourir 

tous les étrangers de la ville. Sachant qu'un certain nombre 

d'étrangers se réunissaient chaque dimanche soir pour le culte 

dans une certaine maison, les comploteurs s’arrangèrent pour 

entourer la place une nuit pour tous les assassiner. En entendant 

parler du complot et du fait qu'entre cinquante et soixante 

Portugais avait déjà été tués, les missionnaires se réunirent pour 

chercher la présence protectrice du Très-Haut et se cacher sous 

l'ombre de Ses ailes.  

En même temps, ils priaient que le Seigneur fût à l’œuvre. Un 

fonctionnaire inconnu vint à leur secours et empêcha l'attaque. 

"Ainsi de nouveau," dit Taylor, "nous avons été conduits à 

démontrer que 'suffisant est Son bras seul et sûre notre défense.' 

"  

La Présence Protectrice entendit leur supplication et ne les 

abandonna pas à l’heure de leur besoin désespéré. Le 7 juillet 



187 
 

1870, Madame Taylor donna naissance à son sixième enfant - un 

fils qui vécut seulement une semaine. Sévèrement affaiblie par le 

choléra, la mère était dans une condition critique. Elle avait 

seulement trente-trois ans. Pendant douze ans, elle avait été la 

lumière et la joie de la vie de son mari et l'amour mutuel profond 

qui avait lié leurs cœurs ensemble rendait impensable la pensée 

de la séparation. Néanmoins, la lumière de sa vie s’évanouit 

devant ses yeux et il resta seul à nourrir son amer chagrin.  

Seul ? Dans l'heure écrasante du chagrin, est-ce qu'il était seul ? 

"Je suis acculé" écrivait le missionnaire au cœur brisé, "à 

travailler dur et souffrir seul - non pas seul toutefois, car Dieu est 

plus proche de moi que jamais ... je suis affligé, mais pas 

abandonné. Jésus est ma vie et ma force et Son sein est mon lieu 

de repos maintenant et pour toujours. “Seul, et cependant non 

seul ! affligé mais non abandonné. Son sein... mon lieu de repos 

pour toujours !  

La promesse : "Je ne vous abandonnerai jamais" était valide. La 

Présence Protectrice ne fit jamais défaut. Le texte poursuivait son 

prodigieux ministère.  

LE TEXTE LE FIT PENETRER DANS UNE 

EXPÉRIENCE PLUS PROFONDE DE LA GRÂCE 

DIVINE  

Il est possible que d'autres pussent ne pas l'avoir discerné, mais il 

y avait dans le cœur de Hudson Taylor un poignant sentiment 

d'insatisfaction. Confronté à d'énormes exigences dans la 

direction de la Mission qui progressait rapidement, battu par les 

vents farouches des déceptions et des critiques, "vidé de navire en 



188 
 

navire," il avait l’impression que sa vie spirituelle était plutôt une 

citerne crevassée que la fontaine jaillissante de plénitude que 

Jésus dépeint lorsqu’Il dit : "Celui qui croit en Moi, des fleuves 

d’eau vive couleront de son sein." A partir de sa connaissance des 

Saintes Ecritures et de la vie de saints chrétiens, il était convaincu 

qu'il existait une expérience plus profonde de la plénitude Divine 

qui lui était disponible. Il languissait de vivre une vie caractérisée 

par la plénitude du Saint-Esprit, une communion ininterrompue 

avec son Seigneur, la paix dans la tempête, la joie dans l'adversité 

et des accomplissements dans la dimension d’une vie sainte. 

Comment pouvait-il pénétrer dans cette œuvre plus profonde de 

la grâce, cette plénitude de puissance spirituelle ? Son texte favori 

indiquait le chemin : "Demandez en Mon nom." Jean 14 :13 

affirme que chaque bénédiction de Dieu et chaque promesse de 

Christ sont rendues disponibles par le canal de la prière.  

Écrivant à ses parents en Angleterre, il parla librement de son 

besoin et de son intense désir : "Je ne peux pas vous dire combien 

je suis souffleté parfois par la tentation. Je n’avais jamais su à 

quel point mon cœur était mauvais... S’il vous plaît, priez pour 

moi. Priez que le Seigneur me garde du péché, me sanctifie 

complètement et m'utilise à plus grande échelle dans Son 

service."  

Alors qu’il lisait la Parole et répandait les languissements de son 

cœur dans la prière, il fut impressionné de l’expectative évidente 

qu’avait Jésus de ce que tous Ses disciples devraient être "revêtus 

de la puissance d’en haut" et "marcher dans la sainteté devant 

Lui." Finalement il reconnut que ce dont il avait besoin, ce n’était 

pas de lutter ni de combattre, mais du repos ; cette sanctification, 

comme le salut, n'est pas un accomplissement, mais un don d'en 



189 
 

haut en réponse à la prière de la foi ; cette sainteté n'est pas un 

statut de la perfection, mais est plutôt une relation un repos en 

Jésus ; ce fait de demeurer en Christ signifie être un avec Lui et 

être un signifie que toute la plénitude de Christ est la nôtre. Étant 

entré dans cette expérience sublime, sa vie fut étrangement et 

merveilleusement enrichie. Il écrivit à un collègue missionnaire :  

"J'ai le même passage pour vous, un passage que Dieu a tant béni 

pour ma propre âme : Jean 7 :37-39, 'Si quelqu’un a soif, qu’il 

vienne à Moi et qu’il boive'... Peu importe combien mon service 

est difficile, combien ma perte est triste, combien impuissant je 

suis, combien sont profonds les soupirs de mon âme, Jésus peut 

satisfaire à tous mes besoins. De plus, Il dit : 'celui qui croit en 

Moi, des fleuves d’eau vive couleront de son sein... ' Peut-il en 

être ainsi ? L'âme assoiffée peut-elle non seulement être 

rafraîchie, mais aussi si saturée que des fleuves coulent d’elle ? 

Bien sûr ! Et non des simples torrents de montagne qui débordent 

tandis que la pluie dure, et qui ensuite se dessèchent à nouveau ; 

mais 'des fleuves d’eau vive couleront de son sein' - des rivières 

telles le Yangtze, continuellement une source puissante, qui coule 

toujours, profonde et irrésistible."  

Toutes ses lettres transpirent dorénavant de cet unique thème 

absorbant. À sa sœur, il écrivit : "C'est une chose merveilleuse 

que d’être réellement un avec Christ. Pense à ce que cela 

implique. Christ peut-il être riche et moi pauvre ? Ta tête peut-

elle être bien alimentée tandis que ton corps affamé ? Un employé 

de banque pourrait-il dire à un client : 'Je ne peux pas payer cette 

somme à votre main, mais seulement à votre moi' ? Plus jamais 

tes prières, ou les miennes, ne peuvent être discréditées si elles 



190 
 

sont offertes au nom de Jésus ; c'est-à-dire sur la base de ce que 

nous sommes les Siens, les membres de Son corps."  

Son cœur retournait une fois de plus aux vérités transcendantes de 

Jean 14 :13 "Tout ce que vous demanderez en Mon nom, Je le 

ferai, afin que le Père soit glorifié dans le Fils."  

 

L'ENTREPÔT DE LA BONTE ILLIMITÉE DE DIEU  

Hudson Taylor misait entièrement sur les paroles plénières de 

Jésus : "Tout ce que vous demanderez en Mon nom, Je le ferai." 

Il croyait, comme Jésus l’enseignait, que le Père Céleste n'est 

aucunement embarrassé par un quelconque manque de provisions 

et que si nous Lui demandions, dans une confiance enfantine, 

chacun de nos besoins serait pourvu. "Dépendez de la promesse," 

soutenait-il vaillamment, "de ce que l’œuvre de Dieu accomplie 

selon les voies de Dieu ne manquera jamais des ressources de 

Dieu." Est-ce qu’une confiance si naturelle était justifiée ? Jésus 

affirma : "Votre Père sait que vous en avez besoin... Demandez et 

vous recevrez." Est-ce aussi simple comme cela ? Nous allons le 

voir.  

Sur la cheminée de la modeste maison de Hudson Taylor à 

Ningpo, il y avait deux rouleaux écrits en caractères chinois - 

Ebenezer, "Jusqu'ici le Seigneur nous a aidés", et Jéhovah Jireb, 

"le Seigneur pourvoira." La foi exprimée dans ces devises fut 

soumise à beaucoup de mises à l'épreuve sévères. Tout à fait 

soudainement l'ange de la mort emporta la femme de son 

missionnaire-associé, le docteur Parker, le laissant avec quatre 

enfants sans mère. A cause d’eux et parce que sa propre santé était 

ruinée, le docteur Parker fut contraint de retourner en Ecosse. 

Cela créa une crise au sein de la Mission, car le docteur Parker 



191 
 

était le seul médecin à Ningpo. Il semblait que le dispensaire et 

l'hôpital de la mission devaient être fermés, car jusqu'alors les 

dépenses liées à leur fonctionnement avait été prises en charge 

par les revenus dû à l’exercice du docteur Parker parmi les 

Européens. Ce revenu était maintenant coupé. Taylor croyait que 

le fait de fermer l'hôpital et le dispensaire pour des raisons 

financières ne serait rien de moins que douter de Dieu. Appelant 

les assistants de l'hôpital à se rassembler, il leur expliqua la 

situation et dit : "Si vous êtes prêts à faire confiance à Dieu pour 

nos besoins, vous êtes invités à continuer votre travail ici. 

Autrement vous êtes libres de partir.  

J’ai confiance que Sa grâce est suffisante. Notre Dieu n’a-t-

Il pas dit que quoi que ce soit que nous demandons au nom 

du Seigneur Jésus, cela sera accordé ?"  

Comme les semaines passèrent, les provisions diminuèrent. Un 

jour, le cuisinier annonça que le dernier sac de riz avait été 

entamé. Voici la réponse de Hudson : "Alors, le moment du 

Seigneur pour nous aider doit être tout proche." Et ce fut le cas. 

Avant que le riz ne fût complètement consommé, cinquante livres 

(250 $) arrivèrent d'Angleterre. Les cœurs débordants, les 

ouvriers allèrent parmi les patients leur disant ce qui leur était 

arrivé et leur demandant : "Vos idoles vous ont elles jamais 

délivrés dans vos problèmes ou répondu à la prière de cette sorte 

?"  

Chaque fois que Taylor avait besoin d'ouvriers, il le demandait au 

nom de Christ et pour Sa gloire et s’attendait à ce que le besoin 

fût pourvu. Rentré en Angleterre à cause de sa mauvaise santé 

critique, il fut confiné dans sa chambre pendant de nombreux 

mois. Alors qu’il se couchait sur son lit occupé dans ses pensées 



192 
 

et à la prière, il entendit s’élever le cri des millions d’âmes de 

Chine sans Christ. Dans la pièce, se trouvaient deux objets qui 

tenaient lieu continuellement de stimulants et d’accusation :  

La Bible ouverte avec son insistant commandement : "Allez 

... à toute la création."  

La carte de Chine avec son urgente requête : "Venez… nous 

aider."  

Quand sa santé s’améliora, il fut encouragé par Monsieur Lewis, 

son pasteur et rédacteur du Magazine Baptiste, à écrire une série 

d'articles sur "les Besoins et Revendications Spirituels de la 

Chine." Chaque phrase était trempée dans la prière. "Ils 

périssent," écrivait-il, "un millier chaque heure, un million 

chaque mois, tandis qu'à moi et à chaque croyant, il est donné de 

demander dans la prière tout ce que nous voudrons ; de demander 

sans limite au nom de Jésus."  

Le nom incomparable - "Jésus !"  

Le privilège incomparable - "demandez dans la prière !"  

L'offre illimitée - "tout ce que vous voudrez !"  

Ecrivant à sa mère à cette période, il cita le même texte de 

Jean 14 :13 et la pressa de prier avec ferveur et foi.  

Alors vint le 25 juin 1865, avec la décision épique prise sur 

les sables du Brighton  

Beach. Comme cela fut dit il y a longtemps au temps de 

Jacob, ainsi de nouveau,  

"là un homme lutta avec lui jusqu'à l’apparition du jour." La 

conviction vit le jour dans le cœur de Hudson Taylor, qu'il devait 

demander deux nouveaux ouvriers pour chacune des onze 

provinces inoccupées et deux pour le Tartary chinois et le Tibet, 



193 
 

soit vingt-quatre en tout. Mais le soutien pour tant d’ouvriers 

suivrait-il ? Leur ancre tiendrait-elle ferme au milieu des épreuves 

du service en Chine ? Ou perdraient-ils courage et le blâmeraient-

ils de les avoir amenés dans de telles privations ? Finalement, un 

brin de lumière fit irruption dans son esprit et il s'exclama : "Si 

nous obéissons au Seigneur, la responsabilité incombera sur Lui, 

pas sur nous." Tout de suite, il écrivit dans sa Bible : "A Brighton, 

le 25 juin 1865, j’ai prié pour vingt-quatre ouvriers volontaires 

et habiles pour la Chine." Cette date marque l'anniversaire de la 

Mission Intérieure pour la Chine, si merveilleusement utilisée par 

Dieu. Le Seigneur de la moisson "propulsa en avant en effet des 

ouvriers" en réponse à la prière et toucha certains de Ses 

intendants pour subvenir aux fonds nécessaires à leur voyage et à 

leur soutien.  

Chaque fois qu'il y avait un besoin en rapport avec l’œuvre du 

Seigneur, il croyait à la demande faite selon les instructions 

explicites de Jean 14 :13. A une occasion, alors qu’il était en 

Angleterre, il comptabilisa les contributions reçues entre le 4 et le 

24 du mois et constata qu'elles s’élevaient à soixante-huit livres. 

Appelant plusieurs amis à venir ensemble, il leur relata les faits et 

ajouta : "C'est environ 235 livres de moins que notre dépense 

moyenne en Chine pour une durée de trois semaines. Demandons 

au Seigneur de rappeler à certains de Ses gestionnaires les 

besoins de l’œuvre." La réponse ne tarda pas. Le soir même, une 

lettre arriva leur annonçant comment un cher chrétien s’était senti 

contraint de vendre un certain bijou et avait fait don du gain 

résultant en faveur de la diffusion de l'Evangile du salut. La 

somme inscrite sur le chèque joint à la lettre était de 235 livres, 7 

shillings et 9 pennies.  



194 
 

Un jour, alors qu’il était en tournée d’évangélisation en Chine, il 

entra en conversation avec un vieil homme, du le nom de Dzing, 

qui dit : "Que dois-je faire de mes péchés ? Nos sages disent que 

nous devrions adorer des idoles et vivre seulement de légumes. 

Mais un régime végétal semble laisser intacte la question du 

péché, et l’adoration des idoles ne me satisfait pas. Je me couche 

sur mon lit et médite. Je m’assois seul pendant la journée et je 

médite. J'ai soixante-douze ans et aujourd'hui je ne sais pas ce 

que me réserve l’avenir. Oh, monsieur ! Pouvez-vous me dire ce 

que je dois faire de mes péchés ?" Avec tendresse, le missionnaire 

raconta "la vieille, vieille histoire de Jésus et de Son amour." 

Alors, entendant plusieurs centaines de millions de Chinois 

répercutant le cri du vieil homme : "Que dois-je faire de mes 

péchés ?", il passa de longues heures dans l'intercession fervente 

pour demander plus de hérauts de la Croix. Dans sa Bible il écrivit 

: "J’ai demandé à Dieu cinquante ou cent évangélistes natifs 

supplémentaires et des hommes qui pénètrent dans les provinces 

inoccupées. Je l’ai demandé au nom de Jésus. Je Te remercie, 

Seigneur Jésus, de la promesse sur laquelle Tu m’as donné de me 

reposer."  

Foi audacieuse - demander un grand nombre de nouveaux 

ouvriers quand les fonds de soutien de la Mission avaient diminué 

jusqu’à pratiquement s’annuler. Il écrivit à un ami : "Nous avons 

vingt-sept cents et toutes les promesses de Dieu." Deux mois plus 

tard, une lettre arriva d'un ami inconnu en Angleterre, disant 

qu’elle contribuait au moyen de huit cents livres (4000 $) à 

l'extension du M.I.C. dans de nouvelles provinces, non atteintes.  

Les promesses !  

Vingt-sept cents et les promesses !  

Le meilleur de tout, la promesse qui inclut toutes les autres :  



195 
 

"Demandez tout ce que vous voudrez en Mon nom."  

Beaucoup de nouveaux ouvriers se portèrent volontaires et les 

fonds nécessaires à leur soutien étaient pourvus. Taylor pouvait 

bien affirmer : "Dans tous nos calculs, nous comptons sur la 

fidélité de Dieu."  

La deuxième femme de Taylor était Mademoiselle Spaulding de 

la Mission Intérieure pour la Chine. Ses voyages d’évangélisation 

l’éloignaient de la maison pendant des mois d’affilée ; et il y avait 

pourtant des séparations encore plus longues lorsque Madame 

Taylor et les enfants étaient en Angleterre. "Parfois cela semble 

dur," écrivit-il à sa femme, "d’être si longtemps loin de toi et des 

enfants. Mais quand je pense à Celui qui a passé trente-trois 

années loin de Sa maison et les a terminés au Calvaire, j'ai honte 

de mon égoïsme." À maintes reprises, dans les temps d’épreuves, 

il jouait de son harmonium et chantait certains des grands hymnes 

chrétiens. Voici son favori :  

"Jésus, je me repose, me repose, dans la joie de ce que Tu es ; 

Je découvre la grandeur de Ton cœur d'amour. "  

A l’époque où il y avait environ cent missionnaires dans la M.I.C., 

Hudson Taylor commença à prier le Seigneur d’en envoyer, 

comme de coutume, "soixante-dix autres aussi." Ayant cet 

objectif en vue, il appela certains de ses collègues missionnaires 

à se réunir pour "un jour de jeûne et prière", et cet homme lutta 

souvent jusqu’à minuit dans la prière, tout seul avec son Seigneur.  

En retournant en Angleterre, il fut puissamment utilisé par Dieu 

tandis que les chagrins des millions de perdus de la Chine se 



196 
 

déversaient à travers les canaux de son cœur chargé et alors qu’il 

suppliait Dieu de lui envoyer "soixante-dix autres aussi" qui se 

joindraient à l’œuvre. Bien qu'il n’eût jamais demandé des fonds 

et n’eût jamais permis de collecte, des dons consacrés se 

déversaient en faveur du trésorier de la maison. Plusieurs aussi 

offrirent leurs vies et ainsi avant la fin de cette année-là, plus de 

soixante-dix nouveaux ouvriers avaient pris la route de Chine par 

bateau. Il y avait toujours de vastes régions non-atteintes et 

environ un million d'âmes pour chaque missionnaire sur le terrain. 

De nouveau, le cœur de Hudson Taylor se tourna vers son verset 

préféré. "Nous avons été conduits," dit-il, "à prier pour cent 

nouveaux ouvriers cette année. Nous avons la Parole certaine que 

" tout ce que vous demanderez en Mon nom, Je le ferai, afin que 

le Père soit glorifié dans le Fils." L’œuvre de Dieu ne manquera 

jamais des provisions de  

Dieu."  

La parole certaine : "tout 

ce que vous demandez". 

La réponse certaine : "cela, 

Je le ferai."  

La provision abondante : "ne fera jamais défaut."  

Avant la fin de l’année, 102 nouveaux missionnaires avaient 

pris le voile pour la  

Chine et, sans appels de fonds excepté ceux s’élevant jusqu'à 

Dieu, plus de onze mille livres étaient entrés dans leur trésorerie 

pour payer leur passage dans le champ missionnaire. Avec une 

abondante joie, Taylor se rappela la remarque pittoresque d'un 

évangéliste de couleur : "Quoi que Dieu fasse, Il le fait 

admirablement !"  



197 
 

En réponse à des invitations urgentes, Hudson Taylor décida de 

visiter l'Amérique sur le chemin de son retour en Chine. Ses 

messages donnés à la Moody’s Northfield Conférence et en 

d'autres endroits firent une profonde impression. Après qu'il eut 

parlé à la Conférence de Niagara-on-the-Lake et fut parti pour 

honorer d'autres engagements, Robert Wilder apporta un brûlant 

message sur "Allez par tout le monde." Au cours de son message, 

il dit qu'il avait appris d'une certaine femme chrétienne le 

merveilleux secret de la façon de travailler pour Christ vingt-

quatre heures par jour en continuant de la sorte tout au long de 

l'année. Lorsqu’on demandait à cette femme comment cela était 

possible, elle répondait : "Je travaille douze heures et quand je 

dois me reposer, mon représentant en Inde, que je soutiens, 

commence sa journée et travaille les douze autres." Wilder pressa 

avec insistance ceux qui ne pouvaient pas aller sur le champ 

missionnaire à l’étranger de soutenir un représentant afin de 

travailler ainsi vingt-quatre heures par jour pour Christ. L'idée 

s’enflamma, non seulement dans ce groupe, mais dans plusieurs 

autres. En peu de temps, une somme suffisante d'argent fut 

donnée pour contribuer à soutenir un grand nombre de 

missionnaires, et un grand nombre de jeunes vies sérieuses 

s’offrirent pour le service en terre étrangère.  

En arrivant en Chine, Taylor trouva "beaucoup d'adversaires" 

mais il se réjouit des heureuses nouvelles d’un grand nombre 

d'âmes sauvées et de bénédictions de Pentecôte dans de 

nombreuses régions.  

Taylor publia par la suite un appel mondial sous le titre de : "A 

Chaque Créature." Apporter l'Evangile au monde entier n'était 

pas un projet humain, mais un commandement divin qui doit être 



198 
 

pris dans le plus grand sérieux par ceux qui ont reconnu l'Autorité 

de Christ. "Combien peu parmi le peuple du Seigneur," dit-il, "ont 

pratiquement reconnu la vérité que Christ est Seigneur de tout ou 

n'est pas Seigneur du tout." Il ressentait "le soupir de Dieu dans 

le cœur du monde" et faisait appel partout aux chrétiens à faire 

exactement ce que Jésus avait commandé - "prêcher l'Evangile à 

CHAQUE créature." Il pensait en termes de milliers de nouveaux 

ouvriers en Chine seule en l’espace de cinq ans. Pour une si 

grande victoire, il regardait uniquement à Christ et à ces 

ressources illimitées qu'Il rendait disponibles à ceux qui élèvent 

leurs cœurs dans la prière et étendaient les mains de la foi. "Christ 

est infiniment digne et gracieux," déclarait-t-il. "Car en échange 

de notre petit tout, Il Se donnera Lui-même à nous et nous 

donnera Son grand tout."  

La prière prévalente était bientôt sur le point d’être exaucée, alors 

que le Seigneur de la Moisson appelait des ouvriers à se lever et 

mettait dans les cœurs de Ses serviteurs en Angleterre, en 

Amérique, en Europe et en Australie de déverser leurs dons. Une 

des parties à arriver était un groupe de cinquante Scandinaves 

fervents et chantants, qui, lorsqu’ils furent plongés au cœur des 

ténèbres dans l’intérieur de la Chine, répondirent en envoyant ce 

message plein de confiance : "Marchez à travers les obstacles - 

nous allons vaincre ! Nous avons la victoire par le sang."  

LE TEXTE CONDUISIT LE PELERIN JUSQU’À LA 

MAISON  

Hudson Taylor était souvent rafraîchi dans ses labeurs en pensant 

à l’accueil qui l'attendait dans la maison du Père. En vieillissant, 

cette perspective devenait de plus en plus douce et il priait qu’au 



199 
 

temps propre de Dieu son dernier pas le hissant en haut 

l’amènerait à rentrer dans "la maison qui n’est pas faite de mains 

d’homme", pour ne plus jamais en sortir. Lorsqu’il lisait la 

merveilleuse promesse : "Je M’en vais vous préparer une place", 

son cœur répondait : "Oui, qu’il en soit ainsi, viens, Seigneur 

Jésus, viens vite !"  

Etant retourné en Angleterre avec une mauvaise santé, il fut 

amené aux portes mêmes de la mort par les nouvelles 

épouvantables de l’interruption de l’œuvre et du meurtre de 

centaines de missionnaires, ainsi que de centaines de chrétiens 

indigènes, en rapport avec le soulèvement des Boxeurs de 1900. 

L'angoisse du cœur était en train de le tuer. Pourtant, il croyait 

que ce baptême de sang, sous Dieu, contribuait à l'avancement de 

l'Evangile. Et c’est ce qui eut lieu, car les cœurs des chrétiens du 

monde entier furent stimulés dans une foi nouvelle et une 

consécration nouvelle par l'héroïsme de ceux qui avaient péri, 

ainsi que par le courage de ceux qui, ayant échappé à cette période 

d'horreurs, étaient retourné à leurs labeurs aussitôt que la tempête 

avait reculé. L'esprit des martyrs est indiqué par le cas de la tendre 

mère qui, se mourant sur la route après avoir été témoin de la mort 

d'un de ses enfants et de la souffrance prolongée des autres, 

chuchota à son mari : "Je regrette de ne pas pouvoir vivre ni de 

pouvoir y retourner pour parler plus de Jésus à des personnes 

chères."  

Tout à fait en accord avec lui-même, les derniers jours terrestres 

de Taylor furent passés en Chine. C'était un délice pour lui de 

jouir de la communion avec d’anciens amis, d’entendre les 

merveilleux comptes rendus d'une grande moisson en train d’être 



200 
 

récoltée, et d’être salué par des chrétiens indigènes qui, 

affectueusement, l’appelaient "l’Honorable Pasteur Principal."  

Quand, en 1900, il avait entendu les nouvelles déchirantes des 

chrétiens morts en martyrs lors de la Rébellion des Boxeurs, il 

s'était exclamé : "Oh, quand je pense ce que cela avait dû être 

d’échanger cette foule meurtrière contre Sa Présence, Sa 

poitrine, Son sourire." Le 3 juin 1905, l'âme de Hudson Taylor 

passa au-delà du voile.  

Etaient siens maintenant—  

Le ravissement de Sa présence !  

La paix de Son sein !  

La bénédiction de Son sourire !  

Quelques minutes après que le noble esprit fut parti, un 

évangéliste chinois et sa femme entrèrent dans la chambre. "Cher 

et Honorable pasteur," dit-il, "nous vous aimons. Nous sommes 

vos enfants. Vous nous avez ouvert la route, la route au ciel. Vous 

nous avez aimés et avez prié pour nous pendant de longues 

années."  

Et ainsi, dans le pays du soleil levant perpétuel, l'Homme de Dieu 

Puissant dans la Prière est toujours engagé dans la sainte affaire 

de demander au nom de Jésus une renaissance de la passion 

missionnaire et la rentrée de la moisson des millions d’âmes sur 

la terre dans le champ du Bon Berger. 

 

 



201 
 

 

 

 

 

 

 

               

              Devrais-je vous donner 

une raison de plus au fait   que 

vous devriez prier ? J'ai déversé 

sur ce sujet tout mon cœur dans 

mes prédications.  

Je ne pourrais pas dire davantage que ce que j'ai déjà dit. 

N'est-ce pas vos prières qui accompliront ce que mes 

prédications n'ont pas réussi à faire ? N'est-il pas vrai que 

l'Eglise a mis en avant bien plus son habilité à prêcher que 

son habilité à prier ? Oh chers amis ! Rentrons dans l'agonie 

de la prière…" - Charles Spurgeon  

 

La mémoire de Charles Haddon Spurgeon a été chérie parmi les 

chrétiens évangéliques tout au long du dernier siècle. Beaucoup 

de responsables chrétiens le considèrent comme le plus grand 

prédicateur que l'Angleterre ait jamais produit. Il est couramment 

acclamé comme le " Prince des Prédicateurs ". Plus de 63 volumes 

de sermons publiés rendent encore témoignage de la richesse et 

du succès du ministère de C.H. Spurgeon.   

Connu pour ses prédications saisissantes, ce ne furent toutefois 

pas celles-ci qui firent de lui un grand homme. Spurgeon 

reconnaissait en permanence que son succès était le résultat direct 

des fidèles prières de sa congrégation. "On a souvent fait la 

Charles Haddon 

Spurgeon (1834-1892)    

  LA PRIERE FACONNE 

L’HISTOIRE par David Smithers  

 



202 
 

remarque que c'est toute l'église qui contribua à produire 

Spurgeon." Lorsque des visiteurs venaient dans son église, 

Spurgeon avait l'habitude de les emmener dans la salle de prière 

située au sous-sol, dans laquelle il se trouvait toujours des 

personnes à genoux en train d'intercéder. Alors Spurgeon 

déclarait : "C'est ici le centre de puissance de cette église."   

Dans son autobiographie, Spurgeon exprime sa reconnaissance 

d'être béni par une telle église priante. "Je donne toujours toute la 

gloire à Dieu, mais je n'oublie pas le fait qu'Il m'a donné le 

privilège d'exercer mon ministère, dès le début, envers un peuple 

qui prie. Nous avions des réunions de prière qui nous touchait 

jusqu'au fond de l'âme, chacun paraissait déterminé dans son désir 

de prendre d'assaut la Cité Céleste par la puissance de 

l'intercession. " Spurgeon considérait la réunion de prière comme 

le thermomètre spirituel d'une église. La nuit de prière qui avait 

lieu le lundi dans son église eut une réputation qui parcourut la 

terre entière pendant plusieurs années. Chaque lundi soir, une 

grande partie du sanctuaire de Spurgeon était remplie 

d'intercesseurs sincères et fervents.   

Aux yeux de Spurgeon, la réunion de prière était la réunion la plus 

importante de la semaine. "C'est à ce niveau que plusieurs d'entre 

nous nous trouvions en conflit avec notre cher Monsieur 

Spurgeon. Nous aimions nos réunions de prédication et de 

louange et malheureusement nous négligions celles consacrées à 

la prière." L'une des plus grandes préoccupations de Spurgeon 

était que les personnes de son église apprennent à prier 

véritablement. "Il enseignait à son assemblée à prier, donnant bien 

plus l'exemple par sa propre expérience que par sa prédication." 

Les gens l'entendaient prier avec une telle réalité qu'ils devenaient 



203 
 

tout éhontés de leur simple prière faite de répétitions de mots. " 

Au travers de son ministère les auditeurs remarquaient qu'ils 

étaient touchés par sa prédication, mais bien plus encore affectés 

par sa prière. D.L. Moody, après sa première visite en Angleterre, 

fut interrogé en ces termes : "Avez-vous entendu Spurgeon 

prêcher ?" Il répondit : "Oui, bien mieux que cela, je l'ai entendu 

prier." Un proche ami de Spurgeon fit le commentaire suivant sur 

sa vie de prière : "Ses prières publiques étaient d'une inspiration, 

mais ses prières en famille étaient pour moi encore plus 

merveilleuses. Monsieur Spurgeon, lorsqu'il s'agenouillait devant 

Dieu dans les temps de prière familiale semblait un bien plus 

grand homme que lorsqu'il captivait des milliers par son 

éloquence dans les prédications publiques."   

Spurgeon reconnaissait tout à fait que le plus grand besoin de 

l'Eglise n'était pas d'avoir un autre "Prince des prédicateurs", mais 

d'avoir davantage de princes dans la prière. Dans l'un de ses 

nombreux sermons publiés, il exprima ce sentiment, écrivant : 

"Devrais-je vous donner une raison de plus au fait que vous 

devriez prier ? J'ai déversé sur ce sujet tout mon cœur dans mes 

prédications. Je ne pourrais pas dire davantage que ce que j'ai déjà 

dit. N'est-ce pas vos prières qui accompliront ce que mes 

prédications n'ont pas réussi à faire ? N'est-il pas vrai que l'Eglise 

a mis en avant bien plus son habilité à prêcher que son habilité à 

prier ? Oh chers amis ! Rentrons dans l'agonie de la prière…"   

On a beaucoup parlé dernièrement des poches de réveil faisant 

irruption dans notre nation. Beaucoup disent qu'ils désirent de tels 

réveils dans leurs propres églises locales et dans leurs villes. Et 

cependant, n'est-ce toujours pas les réunions de prière qui sont le 

plus souvent négligées ? Si le Christ Jésus devait nous rendre 



204 
 

visite aujourd'hui avec la réelle puissance de réveil, comment une 

telle bénédiction pourrait-elle être soutenue là où il n'y a pas de 

terrain travaillé dans la prière ? Le fait d'uniquement prononcer 

des discours sur le réveil et ne pas exercer ses genoux, c'est de la 

pure hypocrisie ! Il est temps que nos réunions de prière se 

remplissent de fidèles autant que nos réunions de prêche et nos 

réunions de louange. C'est à ce moment et SEULEMENT à ce 

moment qu'un vrai réveil surviendra avec une puissance durable 

! Tout comme Spurgeon, considérons les réunions de prière 

comme notre plus importante réunion.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



205 
 

 

 

 

"Les réveils figurent parmi les droits 

privilégiés de l'Eglise… Un réveil 

signifie un pasteur avec un cœur 

brisé.  

Un réveil signifie une Eglise sur ses genoux confessant ses péchés 

- les péchés des individus et de l'Eglise - confessant les péchés de 

son temps et de la communauté." - E.M. Bounds   

 

E.M. Bounds, dans son livre "Prayer and Praying Men" (La Prière 

et les Hommes de Prière), écrivait : " Elie apprit de nouvelles et 

de plus importantes leçons sur la prière au moment de sa vie où il 

était caché loin de tout par Dieu et avec Dieu… " Cette 

affirmation est certainement vraie aussi pour l'auteur. E.M. 

Bounds fut un homme caché loin de tout par Dieu et avec Dieu 

dans la prière. Pendant la durée de sa vie il n'attira jamais un grand 

groupe de sympathisants, et n'obtint pas non plus la réussite et la 

réputation contrairement à ce que l'on pourrait s'y attendre. Après 

46 années de ministère fidèle, il était encore de fait inconnu. Sur 

les huit ouvrages classiques sur la prière qu'il écrivit, seuls deux 

furent publiés pendant sa vie. Bien que caché et non reconnu de 

son vivant, E. M. Bounds est maintenant considéré par la plupart 

des évangéliques comme l'auteur le plus prolifique et le plus 

fervent au sujet de la prière.   

E. M. Bounds naquit le 15 août 1835 et mourut le 24 août 1913. 

Il se peut que certains soient surpris par ce fait, pensant 

Edward McKendree 

Bounds (1835-1913)    

  LA PRIERE FACONNE 

L'HISTOIRE  par David Smithers  

 



206 
 

probablement que Bounds ait été un auteur contemporain, à cause 

de son style clair et direct. Jeune homme, E.M. Bounds exerçait 

dans le Droit avant de se sentir appelé au ministère. Il fut ordonné 

ministre méthodiste en 1859. E. M. Bounds travaillait aussi 

comme aumônier dans l'armée confédérale pendant la Guerre 

Civile. Il fut ainsi capturé et fait prisonnier de guerre pendant un 

temps court. Après son incarcération, Bounds retourna à Franklin, 

dans le Tennessee, où, lui et les Troupes Confédérées avaient 

expérimenté une défaite sanglante. Bounds ne pouvait pas oublier 

Franklin où tant avaient été ravagés par la Guerre Civile. " Quand 

le frère Bounds arriva à Franklin, il trouva l'Eglise dans un état 

désastreux. " Sur le champ il alla chercher une demi-douzaine 

d'hommes qui croyaient réellement dans la puissance de la prière. 

Tous les mardi soirs, ils se mettaient à genoux pour prier pour un 

réveil, pour eux-mêmes, pour l'Eglise et pour la ville. " Pendant 

plus d'un an, ce groupe fidèle invoquait le Seigneur jusqu'à ce que 

Dieu réponde finalement par le feu. Le réveil est descendu sans 

qu'il y ait eu auparavant d'annonce ou de plan, et sans que le 

pasteur fasse venir un évangéliste pour l'aider. "   

Il devenait de plus en plus apparent que E. M. Bounds était doué 

pour construire et raviver l'Eglise. Ce prophète de la prière rendait 

souvent les prédicateurs mal à l'aise par son appel à la sainteté et 

ses attaques contre l'avidité pour l'argent, le prestige et le pouvoir. 

" Son appel constant au réveil ennuyait ceux qui croyaient que 

l'Eglise était essentiellement saine… " Dieu lui donna un grand 

mandat dans la prière, ce qui requérait une intercession 

journalière. Il labourait dans la prière en vue de la sanctification 

des prédicateurs, le réveil de l'Eglise en Amérique du Nord et 

l'extension de la sainteté parmi les chrétiens professants. Il passait 

un minimum de trois à quatre heures par jour dans la prière 



207 
 

fervente. " Quelquefois, le vénérable mystique s'étendait sur le 

dos par terre et parlait à Dieu ; mais il passait plusieurs heures sur 

ses genoux ou allongé à plat ventre, et on pouvait l'entendre 

pleurer… "   

W. H. Hodge, qui s'occupa de mettre la plupart des écrits de 

Bounds en impression, nous donne quelques aperçus de la vie de 

Bounds. Il écrit : " J'ai été parmi beaucoup de ministères et dormi 

dans la même chambre qu'eux pendant plusieurs années. Ils 

priaient, mais jamais je n'ai été impressionné par la moindre prière 

spéciale parmi eux, jusqu'au jour où un petit homme aux cheveux 

grisonnants, avec un œil comme l'aigle, arriva. Nous avions une 

convention de 10 jours. Nous avions quelques prédicateurs 

merveilleux autour de la maison, et l'un d'eux était affecté à ma 

chambre. J'étais surpris le matin suivant, de bonne heure, de voir 

un homme prendre le bain avant le jour, puis descendre et 

commencer à prier. Cela attira mon intérêt car j'étais dans le 

ministère, et souvent j'avais désiré rencontré un homme de Dieu 

qui priât comme les saints du temps apostolique. Le lendemain, il 

était debout en train de prier encore, et pendant dix jours, il se 

levait tôt pour prier pendant des heures. Je devins grandement 

intéressé et remerciai Dieu de l'avoir envoyé. 'Enfin', disais-je, 

'j'ai trouvé un homme qui prie réellement. Je ne le laisserai jamais 

partir. "Pour conclure, considérons quelques remarques de E. M. 

Bounds sur le réveil :"Les réveils figurent parmi les droits 

privilégiés de l'Eglise… Un réveil signifie un pasteur avec un 

cœur brisé. Un réveil signifie une Eglise sur ses genoux 

confessant ses péchés - les péchés des individus et de l'Eglise - 

confessant les péchés de son temps et de la communauté. "   



208 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



209 
 

 

    

   

  

    

 

 

 

 

  

  

Lorsque le jeune Moody pleurait, ébranlé par la puissance 

d'en haut, lors d'un message du jeune Spurgeon, il fut poussé 

à s’exclamer : " Si Dieu peut se servir de Spurgeon, Il peut se 

servir de moi aussi ! "   

Cela se passa lors d'une célèbre campagne d'évangélisation de 

Moody et Sankey. La soirée du lundi avait été prévue pour un 

message qui s'adressait aux matérialistes. Charles Bradlaugh, 

champion du scepticisme, qui se trouvait alors au sommet de sa 

gloire, avait ordonné à tous les membres des clubs qu'il avait 

fondés d'assister à la réunion. Ainsi, près de cinq mille hommes, 

résolus à dominer le culte, entrèrent et occupèrent tous les bancs.  

Moody prêcha sur le texte suivant : " Car leur rocher n'est pas 

comme notre Rocher, nos ennemis en sont jugés " 

(Deutéronome 32 :31). Rapportant une série d'incidents 

pertinents et émouvants de ses expériences avec des personnes 

sur leur lit de mort, Moody laissa aux hommes le soin de décider 

par eux-mêmes qui avait une meilleure fondation sur laquelle 

baser sa foi et son espérance. A leur corps défendant, de 

nombreuses personnes avaient les larmes aux yeux. La grande 

masse des hommes, dont le visage portait la détermination et le 

Dwight L. 

Moody (1837-

1899)    
  Célèbre Conquérant d'Âmes 

par Orlando Boyer 

 



210 
 

défi qu'ils lançaient à Dieu, affronta l'attaque répétée aux points 

les plus vulnérables, c'est-à-dire, le cœur et le foyer.  En 

conclusion, Moody dit : " Levons-nous pour chanter : oh, venez, 

vous les affligés et pendant que nous chanterons, les portiers 

ouvriront toutes grandes les portes pour que ceux qui désirent 

sortir puissent le faire. Nous continuerons ensuite le culte 

comme d'habitude, pour ceux qui veulent accepter le Sauveur. " 

L'un de ceux qui avaient assisté à ce culte dit : " J'espérais que 

tous allaient sortir aussitôt, laissant la salle vide. Mais la grande 

masse des cinq mille hommes se leva, chanta puis se rassit ; 

aucun d'entre eux ne quitta sa place !"   

Moody dit alors : "Je désire expliquer quatre mots : recevez, 

croyez, ayez confiance et acceptez le Seigneur. " Un large sourire 

apparut sur cette mer de visages. Après avoir parlé quelques 

instants sur la Parole reçue, Moody lança un appel : " Qui veut la 

recevoir ? Il suffit de dire : je le veux. " Une cinquantaine de 

personnes qui se trouvaient debout le long des murs répondirent : 

" Je le veux ", mais aucun de ceux qui étaient assis n'éleva la voix. 

Un homme s’exclama : "Je ne peux pas", et Moody lui répondit : 

" Tu parles bien et avec raison, ami. Tu as bien fait de t'exprimer 

ainsi. Ecoute et ensuite tu pourras dire : je peux. " Moody 

expliqua alors le sens du mot "croire " et lança son second appel 

: " Qui dira : je veux croire en lui ? " A nouveau, quelques-uns de 

ceux qui étaient debout répondirent ; mais un chef de l'un des 

clubs s'écria : " Moi je ne veux pas. " Alors Moody, submergé de 

tendresse et de compassion, répondit d'une voix brisée : " Tous 

ceux qui sont ici ce soir doivent dire : je veux ou je ne veux pas. 

"   

Moody rappela alors à l'auditoire l'histoire du fils prodigue et dit 

: " La bataille porte sur le fait de vouloir et uniquement sur cela. 

C'est au moment où il dit : "Je me lèverai" que le fils prodigue 



211 
 

gagna la bataille, parce que c'est alors qu'il prit l'ascendant sur sa 

propre volonté. C'est de cela que tout dépend aujourd'hui. 

Messieurs, vous avez au milieu de vous votre propre champion, 

l'ami qui a dit : moi je ne veux pas. Je désire que tous ceux qui 

croient que ce champion a raison se lèvent, suivent son exemple 

et disent : moi, je ne veux pas. " Personne ne dit rien et il y eut un 

grand silence jusqu'à ce qu'enfin, Moody le brise pour dire : " 

Grâce à Dieu ! Personne n'a dit : je ne veux pas. Et maintenant, 

qui va dire : je veux ? " Alors, il semble que le Saint-Esprit fondit 

soudain sur ce grand auditoire d'ennemis de Jésus Christ et près 

de cinq cents hommes se levèrent, les joues ruisselantes de larmes 

et s’écrièrent : "Je veux ! Je veux ! ". Ils crièrent jusqu'à ce que 

l'ambiance fût transformée.   

La bataille était gagnée.   

Le culte se termina sans plus attendre, afin que l'œuvre puisse 

commencer parmi ceux qui désiraient recevoir leur salut. En 

l'affaire de huit jours, près de deux mille personnes passèrent 

des rangs des ennemis dans ceux de l'armée du Seigneur, par la 

soumission de leur propre volonté. Les années qui suivirent 

apportèrent la preuve de la solidité de l'œuvre accomplie car les 

clubs ne s'en remirent jamais. Dieu, dans sa miséricorde et par 

sa puissance, les réduisit à néant par son Evangile.   

En tout, cinq cent mille âmes précieuses gagnées au Christ, c'est 

là la récolte que Dieu fit par l'intermédiaire de son humble 

serviteur, Dwight Moody.  

R. A. Torrey, qui le connut intimement, le considérait avec 

raison comme le plus grand homme du XIXe siècle, c'est-à-dire 

l'homme dont Dieu s'était le plus servi pour gagner des âmes.   

Il n'est pas exagéré de dire qu'aujourd'hui, plus d'un demi-siècle 

après sa mort, les croyants se réfèrent à son nom plus qu'à tout 

autre depuis l'époque des apôtres.  Que personne ne pense, 



212 
 

cependant que D. L. Moody fut grand en lui-même ou qu'il eut 

des occasions que les autres n'avaient pas. Ses ancêtres étaient 

de simples paysans, qui vécurent pendant sept générations, soit 

environ deux cents ans, dans la vallée du Connecticut, aux Etats-

Unis. Dwight naquit le 5 février 1837, de parents pauvres, le 

sixième d'une famille de neuf enfants. Il était encore très jeune 

à la mort de son père, lorsque les créanciers s'emparèrent de tout 

ce que possédait la famille, jusqu'au bois qui servait à chauffer 

la maison par temps de grand froid. L'histoire des années de lutte 

de la mère de Moody est des plus émouvantes et des plus dignes 

d'inspiration. Quelques mois après la mort de son mari, elle mit 

au monde des jumeaux, alors que l'aîné n'avait que douze ans. 

La famille lui conseilla alors de confier ses enfants à d'autres qui 

les élèveraient à sa place. Mais avec un courage invincible et un 

dévouement profond envers ses enfants, elle réussit à élever les 

neuf enfants dans son propre foyer. On a conservé, comme un 

précieux trésor, sa Bible dans laquelle les paroles de Jérémie 49 

:11 était soulignées : " Laisse tes orphelins, je les ferai vivre, et 

que tes veuves se confient en moi".   

Que peut-on attendre d'enfants qui ont grandi auprès de leur 

mère, si ce n'est qu'ils deviennent des hommes et des femmes 

attachées au même Dieu qu’elle ? Ainsi s'exprima Dwight, près 

du cercueil de sa mère, lorsque celle-ci mourut à l'âge de quatre-

vingt-dix ans : " Si je parviens à dominer mon émotion, je 

voudrais dire quelques mots. C'est un grand honneur que d'avoir 

été le fils d'une telle mère. J'ai beaucoup voyagé, mais je n'ai 

jamais rencontré quelqu'un comme elle. Elle était toujours si 

proche de ses enfants que c'était un grand sacrifice pour chacun 

de nous de nous éloigner du foyer.   

" Pendant la première année après la mort de mon père, elle 

s'endormait tous les soirs en pleurant. Et pourtant, elle était 



213 
 

toujours gaie et animée en présence de ses enfants. Ses regrets lui 

servaient à se rapprocher de Dieu [...] Maintes fois je me réveillais 

pour la trouver en train de prier ou parfois de pleurer. Je ne peux 

exprimer la moitié de ce que je voudrais dire. Combien j'aime ce 

visage ! Pendant cinquante ans, je n'ai pas eu de plus grande joie 

que de revenir chez moi. Sur le chemin de retour, alors que je me 

trouvais encore à soixante-quinze kilomètres, je me sentais si 

anxieux et pressé d'arriver, que je me levais et faisais les cent pas 

dans le wagon, jusqu'à l'entrée du train en gare [...] Si j'arrivais la 

nuit, je cherchais toujours à distinguer la lumière de la fenêtre de 

ma mère. Je suis si heureux d'avoir pu arriver cette fois-ci à temps 

pour qu'elle me reconnaisse. Je lui ai demandé : Mère, tu me 

reconnais ? et elle m'a répondu : Allons ! Comme si je pouvais ne 

pas te reconnaître !  " Voici sa Bible, si usée, parce que c'est la 

Bible du foyer ; tout ce qu'elle avait de bon, lui était venu de ce 

Livre et c'est de lui qu'elle tira ce qu'elle nous apprit. Si ma mère 

fut une bénédiction pour le monde, c'est parce qu'elle buvait à 

cette fontaine. La lumière de la veuve Moody brilla dans cette 

maison sur la colline pendant cinquante ans. Que Dieu te bénisse, 

mère ; combien nous t’aimons ! Au revoir, à très bientôt, mère ! 

"   

Quand on voit la réussite de Dwight L. Moody, on se voit obligé 

d'ajouter : Qui peut prévoir l'avenir que connaîtra un enfant 

élevé dans un foyer où les parents aiment sincèrement le Père 

céleste, au point de demander chaque jour à tous les enfants 

d'écouter la voix de Dieu par la lecture de la Bible et de 

s'adresser à lui avec respect par la prière ?   

Tous les enfants de la veuve Moody assistaient aux cultes le 

dimanche ; ils apportaient un casse-croûte pour pouvoir passer 

la journée entière à l'église. Ils devaient écouter deux longs 

sermons et assister entre temps à l'école du dimanche. Dwight, 



214 
 

après avoir travaillé toute la semaine, trouvait que sa mère 

exigeait trop en l'obligeant à assister aux sermons qu'il ne 

comprenait pas. Mais finalement, il en vint à être reconnaissant 

à cette bonne mère de sa consécration aux choses du Seigneur.   

Lorsqu'il eut dix-sept ans, Moody quitta la maison pour aller 

travailler à Boston, où il trouva à s'employer dans la cordonnerie 

de l'un de ses oncles. Il continua à assister aux cultes, mais il 

n'était pas encore sauvé. Que ceux qui se consacrent à la tâche 

de gagner des âmes le notent bien : ce ne fut pas lors d'un culte 

que Dwight Moody fut amené au Sauveur. Son moniteur d'école 

du dimanche, Edward Kimball, raconte :  " Je résolus de lui 

parler du Christ et de son âme. J'hésitai un peu avant d'entrer 

dans la cordonnerie, car je ne voulais pas déranger le jeune 

garçon pendant les heures de travail [...] Je finis par entrer, 

décidé à lui parler sans plus attendre. Je trouvai Moody dans le 

fond de la boutique en train d'envelopper des chaussures. Je 

m'approchai de lui aussitôt, lui mis la main sur l'épaule et lui 

adressai ce qui me parut par la suite un bien piètre discours, une 

invitation à accepter le Christ. Je ne me souviens pas de ce que 

je lui dis ensuite, et Moody lui-même, quelques années plus tard, 

ne pouvait s'en souvenir. Je lui parlai simplement de l'amour du 

Christ pour lui et de l'amour que le Christ attendait de lui en 

retour. Il me semblait que le jeune garçon était prêt à recevoir la 

lumière qui l'illumina à cet instant, et c'est là, dans le fond de la 

cordonnerie qu'il s'abandonna au Christ. "   

Dans l'histoire du christianisme, à travers les siècles, il n'y eut 

aucun croyant qui ne fut, pour ce qui est du zèle, moins réticent, 

et en esprit, plus fervent à servir le Seigneur, depuis sa conversion 

jusqu'au jour de sa mort, que Moody de Northfield. 

D'innombrables fois par la suite, Monsieur Kimball rendit grâces 

à Dieu de ce qu'il n'avait pas désobéi à la vision céleste ! Que ce 



215 
 

serait-il passé s'il n'avait pas parlé au jeune homme ce matin-là 

dans la cordonnerie ?   

A l'époque, c'était la coutume pour les églises de louer les places. 

Moody, aussitôt après sa conversion, transporté d'amour pour son 

Sauveur, régla le loyer d'un banc. Puis, il parcourut les rues, les 

hôtels et les pensions, à la recherche d'hommes et d'enfants pour 

remplir ce banc à tous les cultes. Puis il loua un autre banc, encore 

un autre, puis un autre et il finit par remplir quatre bancs tous les 

dimanches, mais cela n'était pas suffisant pour apaiser l'amour 

qu'il ressentait pour tous les gens égarés.  Puis, alors qu'il n'avait 

pas vingt ans, il partit à Chicago, où il poursuivit avec beaucoup 

de succès une carrière de vendeur de chaussures. Là, un 

dimanche, il se rendit à une école du dimanche et il demanda 

l'autorisation d'enseigner une classe. Le directeur lui répondit : " 

Il y a douze moniteurs et seize élèves. Mais vous pouvez 

enseigner à tous les élèves que vous réussirez à amener à l'école. 

" Ce fut une grande surprise pour tous, lorsque le dimanche 

suivant, Moody entra avec dix-huit enfants ramassés dans la rue, 

sans chapeau et pieds nus, les vêtements sales et râpés mais, 

comme il le dit : " Tous ont une âme qu'il faut sauver ".   

Il continua à amener toujours plus d'élèves à l'école du dimanche, 

si bien que quelques semaines plus tard, l'édifice était trop petit 

pour les contenir tous. Il résolut alors d'ouvrir une autre école 

dans un autre quartier de la ville. Moody n'enseignait pas, mais il 

engageait des moniteurs et il fournissait l'argent pour le loyer et 

les autres frais. En quelques mois, cette école du dimanche devint 

la plus importante de la ville de Chicago. Comme il ne jugeait pas 

convenable de payer quelqu'un pour travailler le dimanche, 

Moody, très tôt le matin, sortait les tonneaux de bière (le local 

servait à autre chose dans la semaine), balayait et préparait tout 

ce qu'il fallait pour l'école. Ensuite, il sortait chercher les élèves. 



216 
 

A deux heures de l'après-midi, lorsqu'il revenait après avoir lancé 

son invitation, il trouvait le local plein d'élèves.   

Après avoir terminé le culte à l'école du dimanche, il allait rendre 

visite à ceux qui n'étaient pas venus et il invitait tout le monde à 

se rendre au culte du soir. Dans son appel à la fin du sermon, il 

invitait tous ceux qui étaient intéressés à rester pour un culte 

spécial, où il s'occupait individuellement de chacun. Moody 

participait aussi à cette récolte des âmes.   

Avant la fin de l'année, en moyenne six cents élèves assistaient à 

l'école du dimanche, répartis en quatre-vingt classes. Par la suite, 

le nombre des élèves passa à mille et parfois même à quinze cents. 

Le succès de Moody à l'école du dimanche attira l'attention 

d'autres qui s'intéressaient aussi à ce travail. Il était de temps en 

temps invité à prendre part aux grandes conventions des écoles 

du dimanche.  Une fois, après un message de Moody à l'une de 

ces conventions, un orateur lui fit la critique sévère de ne pas 

savoir s'adresser à un auditoire. Moody s'avança jusqu'au premier 

rang, et après avoir expliqué qu'il reconnaissait ne pas être 

instruit, il remercia le pasteur de lui avoir montré ses défauts et il 

lui demanda de prier que Dieu l'aide à faire de son mieux. Tout 

en se consacrant à l'école du dimanche avec de si bons résultats, 

Moody s'efforçait de réussir aussi bien tous les jours dans le 

commerce. Le grand but de sa vie était de devenir l'un des 

premiers commerçants du monde, un multimillionnaire. Il n'avait 

pas vingt-trois ans qu'il avait déjà mis de côté sept mille dollars ! 

Mais son Sauveur avait un plan beaucoup plus noble pour son 

serviteur.   

Un jour, l'un des moniteurs de l'école du dimanche entra chez le 

chausseur où travaillait Moody. Il l'informa qu'il était tuberculeux 

et que, le médecin lui ayant ôté tout espoir, il avait décidé de 

retourner à New York pour y mourir. Il avoua se sentir très 



217 
 

troublé, non pas parce qu'il devait mourir, mais parce qu'il n'avait 

toujours pas réussi à amener au Sauveur une seule des jeunes 

filles de sa classe de l'école du dimanche. Moody, profondément 

ému, lui proposa d'aller avec lui rendre visite chez elles à chacune 

des jeunes filles. Ils allèrent chez l'une d'elles et le moniteur lui 

parla sérieusement du salut de son âme. La jeune fille écouta, 

regretta sa légèreté et se mit à pleurer en se confiant à son 

Sauveur. Toutes les jeunes filles à qui ils rendirent visite ce jour-

là firent de même.   

Dix jours plus tard, le moniteur retourna chez le chausseur. Empli 

de joie, il apprit à Moody que toutes les jeunes filles s'étaient 

tournées vers le Christ. Ils décidèrent alors de les inviter toutes à 

un culte de prière et d'adieux, la veille du départ du moniteur pour 

New York. Tous se mirent à genoux et Moody, après avoir prié, 

allait se lever lorsqu'une des jeunes filles se mit aussi à prier. 

Toutes supplièrent Dieu en faveur du moniteur. Avant de partir, 

Moody supplia : " Oh, Dieu, fais que je meure avant de perdre la 

bénédiction que j'ai reçue ici aujourd'hui. "   

Plus tard, Moody avoua : "Je ne savais pas le prix que j'allais 

devoir payer pour avoir pris part à l'évangélisation individuelle de 

ces jeunes filles. Je perdis toute ardeur pour les affaires ; je n'avais 

plus aucun intérêt pour le commerce. J’avais fait l'expérience d'un 

autre monde et je ne voulais plus gagner d'argent [...] Quel 

bonheur de tirer une âme des ténèbres de ce monde pour l'amener 

à la glorieuse lumière et à la liberté de l’Evangile ! "   

Alors, âgé de vingt-quatre ans, peu après son mariage, Moody 

décida de laisser un bon emploi avec un salaire de cinq mille 

dollars par an, salaire fabuleux à l'époque, pour travailler à plein 

temps au service du Christ, sans avoir la moindre promesse d'une 

rétribution financière quelconque. Après avoir pris cette 



218 
 

résolution, il se rendit en toute hâte à la société B. F. Jacobs et, 

très ému, il annonça :   

" - J'ai décidé d'employer tout mon temps au service de Dieu !   

- Et de quoi vivrez-vous ? lui demanda-t-on.  

- Eh bien, c'est Dieu qui y pourvoira, répondit-il, s'il veut que je 

continue ; et je continuerai jusqu'à ce que je me vois obligé de 

renoncer ".   

Il est très intéressant de noter ce qu'il écrivait peu après à son frère 

Samuel : " Cher frère, les heures les plus joyeuses que j'ai vécues 

sur terre, furent celles que j'ai consacrées à l'œuvre de l'école du 

dimanche. Samuel, réunis un groupe d'enfants perdus, amène-les 

à l'école du dimanche et demande à Dieu de te donner la sagesse 

nécessaire pour leur montrer le chemin de la vie éternelle. " A 

l'époque où Moody décrivait ainsi sa joie, il se vit obligé de 

quitter sa pension, de se nourrir très simplement et de dormir sur 

l'un des bancs de la salle.   

A propos de son désintéressement vis-à-vis de l'argent, R. A. 

Torrey fit cette observation : " Il (Moody) m'a dit que s'il avait 

accepté les gains provenant de la vente des livres d'hymnes qu'il 

publia, cette somme s'élèverait à un million de dollars. Toutefois, 

Moody refusa de toucher cet argent, même s'il lui revenait de droit 

[...] Dans une ville où se trouvait Moody au cours des dernières 

années de sa vie, alors que j'étais avec lui, il fut annoncé 

publiquement qu'il n'accepterait aucune rétribution pour sa 

prédication. Mais le fait est qu'il n'avait pratiquement pas d'autres 

moyens de subsistance, si ce n'est ce qu'il recevait pour ses 

conférences. Cependant, il ne fit aucun commentaire et il quitta 

la ville sans avoir reçu un sou pour son difficile travail ; et je crois 

même qu'il régla lui-même sa note à l'hôtel où il avait logé. "   

La partie de la biographie de D. L. Moody qui se rapporte aux 

premières années de son ministère est pleine de prouesses faites 



219 
 

dans la chair. Nous n'en rapporterons qu'une, à savoir le fait que 

Moody fit un nombre incroyable de visites en une seule journée. 

Plus tard, il dira lui-même à propos de ces années qu'elles 

témoignaient d'un grand " zèle au service de Dieu, mais aussi d'un 

grand manque de jugement", ajoutant : " Il y a cependant 

davantage d'espoir pour l'homme qui fait preuve de zèle, même 

sans jugement que pour l'homme de jugement dépourvu de zèle." 

Lorsqu'éclata la terrible Guerre de Sécession, Moody arriva au 

camp militaire avec les premiers soldats, et il y dressa une vaste 

tente pour les cultes. Ensuite, il réunit de l'argent et construisit 

une église où il célébra plus de mille cinq cents cultes au cours de 

la guerre. Quelqu'un qui le connaissait, commenta ainsi sur sa 

façon d'agir : " Moody paraissait être partout à la fois, de jour 

comme de nuit, le dimanche comme tous les autres jours de la 

semaine, à prier, exhorter, parler avec les soldats de leur âme et à 

se réjouir de l'occasion qui lui était donnée de travailler et de 

récolter le fruit qui était à sa portée en raison de la guerre. "   

Après la fin de la guerre, il dirigea une campagne pour la 

construction à Chicago d'un bâtiment pour les cultes, capable 

d'accueillir trois mille personnes, Plus tard, lorsque cet édifice fut 

détruit par un incendie, lui et deux autres hommes lancèrent une 

autre campagne, avant même que les décombres ne fussent 

refroidis, pour la construction d'un nouveau bâtiment. Ce fut le 

Farwell Hall Il, qui devait devenir un grand centre religieux à 

Chicago. Le secret de cette réussite fut les réunions de prière qui 

se tenaient tous les jours, à midi, précédées d'une heure que 

Moody passait à prier, caché sous un escalier.   

Au milieu de ces grandes entreprises, Moody résolut subitement 

de se rendre en Angleterre. Son principal intérêt dans ce voyage 

à Londres était d'aller entendre Spurgeon prêcher dans le " 

Metropolitan Tabernacle ". Il avait déjà lu bon nombre des écrits 



220 
 

du " Prince des prédicateurs ", mais sur place il put se rendre 

compte qu'il ne s'agissait pas de l'œuvre de Spurgeon, mais de 

celle de Dieu et il revint de sa visite avec une vision différente.   

Il alla également voir George Müller et visiter son orphelinat à 

Bristol. A partir de cette date, l'autobiographie de Müller eut 

autant d'influence sur lui qu'en avait eu le Voyage du Pèlerin de 

Bunyan.   

Mais, ce qui dans ce voyage, poussa Moody à rechercher une 

expérience plus profonde avec le Christ, furent ces paroles 

prononcées par un grand conquérant des âmes de Dublin, Henry 

Varley : " Le monde n'a pas encore vu ce que Dieu fera avec, 

pour, et par l'homme qui s'en remet entièrement à lui. " Moody se 

dit en lui-même : " Il n'a pas dit par un grand homme, ni par un 

sage, ni par un riche, ni par un orateur, ni par un intelligent, mais 

tout simplement par un homme. Je suis un homme et il revient à 

l'homme et à lui seul de décider s'il désire ou non se consacrer de 

cette manière. Je suis résolu à faire tout mon possible pour être 

cet homme. " Malgré tout, après son retour en Amérique, Moody 

continua ses efforts à l'aide de méthodes charnelles. C'est à cette 

époque, en 1871, que la ville de Chicago fut réduite en cendres 

par un immense incendie.   

La nuit où se déclara cet épouvantable sinistre, Moody avait dans 

la soirée prêché sur le thème : " Que ferai-je donc de Jésus, appelé 

le Christ ? " En conclusion de son sermon, il dit à l'auditoire, le 

plus grand auquel il se soit adressé à Chicago : "Je désire que vous 

emportiez ce texte chez vous et que vous le méditiez au cours de 

la semaine, et dimanche prochain nous irons au Calvaire, au pied 

de la croix, et nous déciderons ce que nous ferons de Jésus de 

Nazareth ".   

" Combien je me trompais ! " dit plus tard Moody. " Je ne me suis 

plus jamais risqué à accorder une semaine de délai aux égarés 



221 
 

pour décider de leur salut. S'ils se perdent, ils seront en droit de 

se dresser devant moi le jour du jugement. Je me souviens de ce 

que chantait Sankey et comme sa voix résonnait lorsqu'il arrivait 

à la strophe de l'appelé : Le Sauveur appelle au refuge ; la tempête 

éclate et bientôt vient la mort.   

" Plus jamais je ne vis un tel auditoire. Encore aujourd'hui j'ai 

envie de pleurer [...] Je préfèrerais me faire couper la main droite 

plutôt que d'accorder à l'auditoire une semaine pour décider de ce 

qu'il fera de Jésus. Beaucoup me critiqueront en disant : Moody, 

vous préférez que les gens se décident immédiatement. Pourquoi 

ne leur laissez-vous pas le temps de réfléchir ?   

 

"J'ai demandé à Dieu maintes et maintes fois de me pardonner 

pour avoir dit ce soir-là qu'ils pouvaient passer huit jours à étudier 

la question, et s'il me prête vie, je ne le ferai plus jamais. "   

Un grand incendie fit rage et ravages pendant quatre jours. Il 

détruisit Farwell Hall, l'église de Moody ainsi que sa maison. Les 

membres de l'église furent tous dispersés. Moody reconnut que la 

main de Dieu s'était abattue sur lui pour lui enseigner une leçon, 

et cela devint pour lui un motif de grande joie. Il se rendit à New 

York afin de réunir de l'argent pour tous les sinistrés du grand 

incendie. A propos de ce qui s'y passa, il écrivit : "Je ne ressentais 

dans mon cœur aucun désir de demander cet argent. Tout le 

temps, je criais vers Dieu pour lui demander de m'envoyer son 

Saint-Esprit.   

Puis, un jour, dans la ville de New York, quel jour ! Je ne peux le 

décrire, et je ne veux pas en parler ; ce fut une expérience presque 

trop sacrée pour être rapportée.  

  

" L'apôtre Paul vécut une expérience dont il ne parla pas pendant 

quatorze ans. Je peux seulement dire que Dieu se révéla à moi et 



222 
 

je ressentis son amour de façon si forte que je dus le supplier de 

retirer sa main de sur moi. Je me suis remis à prêcher. Mes 

sermons n'étaient pas différents ; je n'exposais pas d'autres vérités 

; et pourtant, des centaines de personnes se convertissaient. Je ne 

voudrais pas recommencer à vivre comme autrefois, même si je 

devais posséder le monde entier ! "   

 

A propos de cette expérience, l'un de ses biographes ajouta : " Le 

Moody qui se promenait dans la rue paraissait autre. Il ne s'était 

jamais enivré, mais maintenant il connaissait la différence entre 

la joie donnée par Dieu et la fausse joie de Satan. Lorsqu'il 

marchait, il semblait qu'un de ses pieds disait à l'autre : Gloire, et 

l'autre répondait : Alléluia. Le prédicateur éclata en sanglots, 

balbutiant : Ô, Dieu ! Force-moi à marcher près de toi aujourd'hui 

et toujours. "   

 

A propos de ce même événement, un autre écrivit : " Le fruit de 

sa prédication avait été rare. Le cœur plein d'angoisse, il marchait 

la nuit dans les rues de la grande ville en priant : Ô, Dieu ! Oins-

moi de ton Esprit ! Dieu l'entendit et lui accorda, dans la rue, ce 

qu'il demandait. On ne peut expliquer avec des mots ce qui se 

passa. Dans sa vie antérieure, il semble qu'il essayait de tirer de 

l'eau d'un puits qui semblait vide. Il actionnait la pompe de toutes 

ses forces, mais il ramenait très peu d'eau [...]. Maintenant, Dieu 

a changé son âme en un puits artésien, où l'eau ne manque jamais. 

Ainsi le sens des paroles suivantes lui devint clair : " L'eau que je 

lui donnerai deviendra en lui une source d'eau qui jaillira jusque 

dans la vie éternelle " (Jean 4 :14). "   

Le Seigneur procura à Moody l'argent dont il avait besoin pour 

construire un bâtiment provisoire pour célébrer les cultes à 

Chicago. Ce bâtiment était en bois grossier, isolé avec un papier 



223 
 

très épais pour empêcher le froid d’entrer ; le toit était soutenu 

par des rangées de poteaux placés au centre. C'est dans cette 

église provisoire que se célébrèrent les cultes pendant près de 

trois ans, au milieu d'un désert de cendres. La plus grande partie 

du travail de construction se fit avec l'aide des membres de l'église 

qui vivaient dans des cabanes ou des abris creusés dans les 

décombres. Au premier culte il y eut plus de mille enfants avec 

leurs parents !  

  

Cette église provisoire servit également de demeure à Moody et à 

Sankey, son chanteur évangéliste ; ils étaient aussi pauvres que 

ceux qui vivaient autour d'eux, mais si pleins d'espérance et de 

joie qu'ils étaient riches spirituellement, bien que ne possédant 

rien. Le réveil se propagea par vagues successives. Les cultes se 

poursuivirent jour et nuit, presque sans interruption, pendant 

plusieurs mois. Des foules pleuraient sur leurs péchés, parfois des 

journées entières et, le lendemain, pardonnées, elles louaient Dieu 

et proclamaient leur gratitude. Des hommes et des femmes 

jusqu'alors découragés, participaient à la joie débordante de 

Moody, transformés par le baptême du Saint-Esprit.   

 

Peu après la construction de l'église permanente (qui contenait 

deux mille places, et sans avoir contracté la moindre dette !), 

Moody fit son second voyage en Angleterre. Lors de ses premiers 

cultes en ce pays, l'accueil fut très froid dans des églises presque 

vides et les personnes présentes ne faisaient montre d'aucun 

intérêt pour ses messages. Mais l'onction du Saint-Esprit que 

Moody avait reçue dans les rues de New-York emplissait toujours 

son âme et Dieu en fit son instrument pour provoquer un réveil 

mondial. Moody n'aimait pas faire appel au sensationnel, il 

employa toujours les mêmes humbles méthodes jusqu'à la fin de 



224 
 

sa vie : le sermon adressé directement à son auditoire; 

l'application pratique du message de l'Evangile aux besoins 

individuels; les solos chantés avec l'onction de l'Esprit; 

l'invitation aux perdus à accepter le Christ et à s'en remettre à lui 

immédiatement; une salle contiguë pour y recevoir ceux qui 

avaient des " difficultés" à accepter le Christ; l'œuvre de suite faite 

par les croyants auprès des personnes intéressées et des nouveaux 

convertis; et chaque jour, une heure de prière à midi et des cultes 

qui duraient la journée entière.   

 

Moody lui-même déclara : " Si nous sommes remplis de l'Esprit 

et de puissance, un jour de service pour le Seigneur vaut plus 

qu'une année de service sans cette puissance. " Une autre fois, il 

ajouta : " Si nous sommes remplis de l'Esprit et oints, nos paroles 

parviendront à pénétrer le cœur des gens. "   

En Angleterre, les villes de Yord, Sunderland, Bishop, Auckland, 

Carlisle et Newcastle furent revivifiées comme du temps de 

Whitefield et de Wesley. A Edimbourg, en Ecosse, les cultes 

furent célébrés dans le plus grand édifice et " la ville entière fut 

émue ". A Glasgow, l'œuvre commença par une réunion des 

moniteurs de l'école du dimanche, à laquelle assistèrent plus de 

trois mille personnes. La réunion du soir fut annoncée pour six 

heures et demie, mais bien avant l'heure prévue, le grand édifice 

était déjà comble et la foule qui ne put entrer, fut dirigée vers les 

quatre églises les plus proches. Cette série de cultes transforma 

radicalement la vie quotidienne des gens. Le dernier soir, Sankey 

chanta pour sept mille personnes qui se trouvaient à l'intérieur de 

l'édifice, et Moody qui se trouvait à l'extérieur, sans pouvoir 

entrer, monta sur une voiture et prêcha pour les vingt mille 

personnes qui se trouvaient rassemblées dehors. Le chœur dirigea 

les hymnes du haut d'un hangar. En un seul culte, plus de deux 



225 
 

mille personnes répondirent à l'appel et s'en remirent 

définitivement au Christ.   

Au cours de l'été, il prêcha dans une douzaine de villes ; des 

milliers de personnes assistèrent à tous ces cultes.   

 

En Irlande, Moody prêcha dans les grands centres urbains avec 

les mêmes résultats qu'en Angleterre et en Ecosse. Les cultes à 

Belfast se poursuivirent pendant quarante jours. Le dernier culte 

fut réservé aux nouveaux convertis qui furent les seuls à pouvoir 

entrer sur présentation d'une carte délivrée gratuitement. Ils furent 

deux mille trois cents à y assister. Belfast avait été le centre de 

nombreux réveils, mais tous furent d'accord pour dire qu'ils 

n'avaient jamais vu un réveil semblable avec des résultats si 

durables. Après la campagne d'Irlande, Moody et Sankey 

revinrent en Angleterre et dirigèrent des cultes inoubliables à 

Sheffield, Manchester, Birmingham et Liverpool. 

 

Pendant de nombreux mois, les plus grands édifices de ces villes 

ne désemplirent pas de foules désireuses d'entendre l'Evangile 

présenté de façon claire et hardie, par un homme dégagé de tout 

intérêt et sans ostentation. Le pouvoir de l'Esprit se manifesta lors 

de tous ces cultes et produisit des résultats qui sont encore 

tangibles aujourd'hui.  

  

La tournée entreprise par Moody et Sankey en Europe se 

termina après quatre mois de réunions à Londres. Moody 

prêchait alternativement dans quatre centres. Les chiffres 

suivants nous aident à comprendre quelque peu la grandeur de 

l'œuvre réalisée au cours de ces quatre mois : il y eut soixante 

cultes au Agricultural Hall, auxquels assistèrent 720 000 

personnes en tout; au Bow Road Hall, soixante cultes auxquels 



226 
 

assistèrent 600 000 personnes; au Camberwell Hall, soixante 

cultes, et une assistance de 480 000 personnes; à l'Haymarket 

Opera House, soixante cultes et une assistance de 330 000 

personnes; au Victoria Hall, quarante-cinq cultes et une 

assistance de 400 000 personnes!   

 

Qu'il est merveilleux de pouvoir ajouter ici : " Les différences qui 

existent entre les confessions disparurent presque entièrement. 

Les pasteurs de toutes les églises participèrent en une plate-forme 

commune pour le salut des âmes perdues. Les gens 

recommencèrent à ouvrir leurs bibles et manifestèrent un grand 

intérêt pour l'étude de la Parole de Dieu. "   

Lorsque Moody quitta les Etats-Unis en 1873, on le connaissait 

dans quelques Etats seulement en tant qu'ouvrier de l'école du 

dimanche et de l'Association Chrétienne des jeunes. Mais 

lorsqu'il rentra de la campagne effectuée en Grande-Bretagne en 

1875, il était connu comme le plus célèbre prédicateur du monde. 

Néanmoins, il resta le même humble serviteur de Dieu. Quelqu'un 

qui le connaissait intimement décrivit ainsi sa personnalité : " Je 

crois que c'est l'être le plus humble que j'aie jamais connu [...] Il 

ne simula jamais l'humilité. Au plus intime de son cœur, il se 

rabaissait et grandissait les autres. Il mettait les autres en valeur 

et, chaque fois que c'était possible, il s'arrangeait pour qu'ils 

prêchent [...] il faisait tout son possible pour rester dans 

l'obscurité. "   

De retour aux Etats-Unis, Moody reçut de nombreuses invitations 

à venir prêcher dans tous les coins du pays. Sa première 

campagne à Brooklyn servit de modèle à toutes les autres. Toutes 

les confessions participèrent ; elles louèrent un local pouvant 

contenir trois mille personnes. Le résultat fut une œuvre immense 

et durable.   



227 
 

Pendant vingt ans, Moody dirigea des campagnes avec grand 

succès dans les principales villes des Etats-Unis, du Canada et du 

Mexique. En certains endroits, la campagne dura six mois. 

Partout, Moody proclamait le message de l'Evangile de façon 

claire et pratique.   

 

Au cours de ses campagnes, il se trouva confronté à des situations 

réellement dramatiques. A Chicago, par exemple, le cirque 

Forepaugh, dont la tente de toile pouvait contenir dix mille 

personnes assises et dix mille debout, annonça des 

représentations pour deux dimanches. Moody loua la tente pour 

les cultes du matin, ce qui lui valut la reconnaissance des 

propriétaires. Mais lors du premier culte, la tente fut 

complètement pleine. Ensuite, l'après-midi il y eut si peu de 

monde aux représentations du cirque, que les propriétaires 

décidèrent de ne pas faire de représentation le deuxième 

dimanche. Cependant, le culte eut lieu le second dimanche sous 

la tente, par une si grande chaleur qu'on avait l'impression que 

toute l'assistance allait suffoquer. Néanmoins, dix-huit mille 

personnes restèrent debout baignées de sueur et sans faire 

attention à la chaleur. Dans le silence qui régnait pendant que 

Moody prêchait, la puissance de l'Esprit descendit et des 

centaines de personnes furent sauvées. A propos de l'un de ces 

cultes, une personne qui y avait assisté déclara : " Je n'oublierai 

jamais le sermon que prêcha Moody. C'était dans le cirque 

Forepaugh pendant l'Exposition mondiale. Il y avait dix-sept 

mille personnes sous la tente, appartenant à toutes les classes 

sociales. Le texte du sermon était : Pourquoi le Fils de l'homme 

vint rechercher et sauver ce qui était perdu. L'onction du 

prédicateur était impressionnante ; il semblait être en contact 

intime avec le cœur de chaque personne de cette immense foule. 



228 
 

Moody répéta plusieurs fois : Pourquoi le Fils de l'homme est 

venu aujourd'hui au cirque Forelaugh chercher et sauver ce qui 

était perdu. Ecrit et imprimé, cela paraît un sermon ordinaire, 

mais ses paroles, par la sainte onction qui le marquait, se 

changèrent en paroles d'esprit et de vie. "   

 

Pendant l'Exposition mondiale, la journée désignée en l'honneur 

de la ville de Chicago, tous les théâtres de la ville fermèrent leurs 

portes parce qu'on s'attendait à ce que tout le monde se rende à 

l'Exposition qui se trouvait à six kilomètres de distance. 

Cependant, Moody loua le Central Music-Hall et R. A. Torrey 

témoigna que l'assistance était si grande qu'il ne parvint à entrer 

que par une fenêtre du fond. Les cultes de Moody continuèrent à 

attirer tant de monde que l'Exposition mondiale n'ouvrit pas ses 

portes le dimanche car le public n'était pas assez nombreux. 

Henry Moorehouse, prédicateur écossais, donne l'opinion 

suivante à propos des discours de Moody : " Il croit fermement 

que l'Evangile sauve les pécheurs, quand ils croient et ont 

confiance en la simple histoire du Sauveur crucifié et ressuscité. 

Il attend le salut des âmes quand il prêche.   

" Il prêche comme s'il ne devait plus jamais y avoir de culte et 

comme si les pécheurs ne devaient plus jamais avoir l'occasion 

d'entendre le message de l'Evangile. Ses appels à prendre une 

décision pour le Christ à l'instant même sont émouvants.   

" Il réussit à convaincre les croyants de travailler avec ceux qui 

sont intéressés après le sermon. Il insiste pour qu'ils demandent à 

ceux auprès de qui ils sont assis s'ils sont sauvés ou non. Tout 

dans son œuvre est simple et il conseille aux ouvriers de la 

moisson du Seigneur d'apprendre de notre frère bien-aimé 

quelques leçons précieuses sur la façon de gagner les âmes. "   



229 
 

Le docteur Dale dit : " Quant au pouvoir de Moody, je crois qu'il 

est très difficile d'en parler. Il est si réel et en même temps, si 

différent du pouvoir des autres prédicateurs que je ne sais 

comment le décrire. Sa réalité est indéniable. Un homme qui peut 

captiver l'intérêt d'un auditoire de trois à six mille personnes 

pendant une demi-heure le matin, à nouveau pendant quarante 

minutes à midi et qui peut retenir l'intérêt d'un troisième auditoire 

de treize à quinze mille personnes pendant quarante minutes le 

soir, doit avoir un pouvoir extraordinaire cela ne fait aucun doute 

".   

 

A propos de ce merveilleux pouvoir, Torrey affirma : "J'ai 

souvent entendu dire par diverses personnes : Nous avons 

parcouru de grandes distances pour voir et entendre D. L. Moody, 

qui, en effet, était un prédicateur extraordinaire. Certes, c'était un 

merveilleux prédicateur ; tout bien considéré, le meilleur que j'ai 

jamais entendu ; c'était un grand privilège de l'entendre prêcher, 

comme lui seul savait le faire. Ceci dit, l'ayant connu intimement, 

je désire témoigner que Moody était plus grand encore comme 

intercesseur que comme prédicateur. En face d'obstacles 

apparemment insurmontables, il savait vaincre toutes les 

difficultés. Il savait et il croyait du plus profond de son âme, que 

rien n'était trop difficile pour Dieu, que tout lui était possible et 

que la prière pouvait tout obtenir de lui. "   

 

Un jour, pendant sa grande campagne de Londres, Moody était en 

train de prêcher dans un théâtre comble, où l'auditoire appartenait 

à la haute société et comptait un membre de la famille royale. 

Moody se leva et lut Luc 4 :27 : " Il y avait aussi plusieurs lépreux 

en Israël du temps d'Elisée le prophète [...]." Arrivé au mot " 

Elisée ", il ne put le prononcer et se mit à bégayer et à balbutier. 



230 
 

Il recommença à lire le verset, niais arrivé à " Elisée", il ne put 

poursuivre. Il essaya une troisième fois sans plus de succès. Alors 

il ferma le livre et très ému, il leva les yeux et dit : " Ô Dieu ! 

Sers-toi de cette langue maladroite pour proclamer le Christ 

crucifié à cette foule. " La puissance de Dieu descendit sur lui et 

son âme se répandit en un tel torrent de paroles que l'auditoire 

tout entier fut comme enflammé par le feu divin.   

 

Ce fut au cours de ce deuxième voyage aux iles Britanniques qu'il 

accomplit son œuvre chez les étudiants des deux célèbres 

universités, Oxford et Cambridge. On a souvent raconté l'histoire 

selon laquelle lui, un homme sans instruction, mais plein de 

diplomatie et de bon sens, vint à bout de la censure et accomplit 

parmi les intellectuels ce que certains considèrent comme la plus 

grande œuvre de sa vie.  Bien que Moody n'ait pas fait d'études 

universitaires, il reconnaissait la grande valeur de l'instruction et 

il conseillait toujours aux jeunes de se préparer afin de bien 

utiliser la Parole de Dieu. Il reconnaissait le grand avantage de 

l'instruction pour ceux qui prêchaient avec la puissance du Saint-

Esprit. Il existe encore trois grands monuments qui témoignent de 

ses convictions à ce sujet, les trois écoles qu'il fonda :   

(1) l'Institut biblique Moody de Chicago, avec trente-huit 

édifices et seize mille élèves inscrits aux classes de jour ou du 

soir et aux cours par correspondance ; (2) le Séminaire de 

Northfield, avec quatre cent quatre-vingt-dix étudiants ;   

(3) l'école de Mount Hermon, et ses cinq cents élèves.   

Cependant, ne nous trompons pas comme l'ont fait certains de ces 

élèves, et certains d'entre nous, en pensant que le pouvoir de 

Moody était plus intellectuel que spirituel. Sur ce point, lui-même 

insista beaucoup. Pour plus de clarté, citons ce passage pris dans 

ses Brèves Causeries. "Je ne connais rien de plus important dont 



231 
 

ait besoin l'Amérique, si ce n'est d'hommes et de femmes en qui 

brûle le feu du ciel ; je n'ai jamais rencontré d'hommes ni de 

femmes enflammés de l'Esprit de Dieu qui aient échoué. Je crois 

que cela est véritablement impossible ; de telles personnes ne se 

sentent jamais découragées. Elles vont toujours de l'avant et 

s'enhardissent toujours plus. Mes bien-aimés, si vous n'avez pas 

obtenu cette lumière, essayez de l'acquérir en priant : Oh Dieu, 

remplis-moi de la lumière de ton Saint-Esprit !"  Dans les écrits 

de R. A. Torrey, apparaît l'esprit de ces écoles fondées par Moody 

: " Moody avait l'habitude de m'écrire avant d'entamer une 

nouvelle campagne, en me disant : "J'ai l'intention de commencer 

le travail en tel endroit et tel jour ; je vous prie de réunir les 

étudiants pour une journée de jeûne et prière." Je lisais cette lettre 

aux étudiants et je leur disais : "Moody désire que nous 

consacrions un jour au jeûne et à la prière pour demander les 

bénédictions divines premièrement sur nos âmes à nous et pour 

notre travail et ensuite, pour lui et pour son œuvre." Souvent nous 

restions dans la salle de classe jusque tard dans la nuit, ou tôt le 

matin si on préfère, à implorer Dieu parce que Moody nous 

exhortait à prier jusqu'à ce que nous recevions la bénédiction. 

Combien d'hommes et de femmes ai-je connus qui ressentirent 

une véritable transformation de leur vie et de leur caractère grâce 

à ces nuits de prière, et combien ont réussi de grandes choses 

grâce, en grande partie, à ces heures passées à supplier Dieu ?  

  

"Jusqu'au jour de ma mort, je me souviendrai du 8 juillet 1894. 

C'était le dernier jour de l'assemblée des étudiants de Northfield 

[…]. A trois heures de l'après-midi, nous nous sommes réunis 

devant la maison de la mère de Moody […]. Il y avait quatre cent 

cinquante-six personnes dans ce groupe […]. Après avoir marché 

quelques minutes, Moody décida que nous pouvions nous arrêter. 



232 
 

Nous nous sommes assis sur les troncs d'arbres tombés, sur les 

rochers ou par terre. Moody nous donna alors la parole afin que 

n'importe quel étudiant pût s'exprimer. Quelques soixante-quinze 

d'entre eux se levèrent, l'un après l'autre, pour dire : "Je n'ai pas 

pu attendre jusqu'à trois heures de l'après-midi, mais je suis resté 

seul avec Dieu depuis le culte du matin, et je crois pouvoir dire 

que j'ai reçu le baptême du Saint-Esprit." En entendant le 

témoignage de ces jeunes gens, Moody suggéra : "Jeunes gens, 

pourquoi ne nous mettrions-nous pas à genoux, maintenant, ici 

même, pour demander à Dieu de manifester en nous la puissance 

de Son Esprit de façon spéciale, comme Il le fit pour les apôtres, 

le jour de la Pentecôte ?" Et là, sur la montagne, nous avons prié.  

"En montant, nous avions remarqué les nuages noirs qui 

s'accumulaient dans le ciel ; au moment où nous commençâmes à 

prier, la pluie se mit à tomber sur les hauts pins et sur nous. Mais 

depuis dix jours, il s'était accumulé au-dessus de Northfield une 

autre sorte de nuée, une nuée pleine de la miséricorde, de la grâce 

et de la puissance divines, de sorte qu'en cette heure, nos prières 

avaient percé ces nuées, et que la vertu du Saint-Esprit se 

déversait sur nous avec grande force. Hommes et femmes 

reçurent, c'est là ce dont nous avons besoin, le baptême dans le 

Saint- 

Esprit.   

"Moody lui-même était un étudiant infatigable, cela ressort 

clairement de ce qui suit : "Tous les jours de sa vie, jusqu'à la fin, 

à ce que je crois, il se levait très tôt pour méditer la Parole de 

Dieu. Il avait l'habitude de se lever à quatre heures du matin pour 

étudier la Bible. Un jour, il me dit : "Pour étudier, je dois me lever 

avant quiconque dans la maison." Il s'enfermait dans une pièce à 

l'écart de la famille, seul avec sa Bible et Dieu.   



233 
 

"On peut parler avec puissance, mais malheur à celui qui néglige 

le seul Livre donné par Dieu, qui sert d'instrument au moyen 

duquel Il donne et exerce Son pouvoir ! Un homme peut lire un 

nombre incalculable de livres et assister à de grandes conventions 

; il peut organiser des réunions de prière qui durent des nuits 

entières, implorer la puissance du Saint-Esprit, mais si cet homme 

ne reste pas en contact étroit et constant avec le Livre unique, la 

Bible, il ne recevra pas cette puissance. S'il a déjà quelque force, 

il ne pourra pas la conserver, si ce n'est par l'étude quotidienne, 

sérieuse et intense de ce Livre." "   

 

Toutes choses en ce monde doivent avoir une fin ; et ainsi arriva 

l'heure de la fin du ministère de D. L. Moody sur cette terre. Le 

16 novembre 1899, au milieu de la campagne qu'il prêchait à 

Kansas City, à des auditoires qui atteignaient quinze mille 

personnes, il prêcha son dernier sermon. Il est probable qu'il se 

soit douté que c'était le dernier ; ce qui est sûr, c'est que son appel 

au salut fut béni de la puissance d'en haut et des centaines d'âmes 

furent gagnées à Christ. Pour tout le pays, le vendredi 22 

décembre 1899 fut le jour le plus court de l'année, mais pour D. 

L. Moody, l'aube qui se levait était celle du jour qui n'aurait pas 

de fin. A six heures du matin, il s'endormit d'un sommeil léger. 

Puis ses proches l'entendirent s'écrier d'une voix très claire : " Si 

c'est cela la mort, il n'y a pas de vallée. C'est glorieux. J'ai passé 

le seuil et j'ai vu les enfants ! (Deux de ses petits-enfants étaient 

décédés). La terre est derrière ; le ciel s'ouvre devant moi. Dieu 

m’appelle ! " Puis il se tourna vers sa femme, qu'il aimait plus que 

personne au monde, à l'exception de Christ et lui dit : " Tu as été 

pour moi une bonne épouse. "   

 



234 
 

Lors du culte funèbre, célébré très simplement, Torrey, Scofield, 

Sankey et les autres s'adressèrent à la grande foule émue qui y 

assistait. Ensuite, le cercueil fut transporté par les élèves de 

l'Ecole Biblique de Mount Hermon vers un point élevé tout 

proche. C'est là qu'ils l'enterrèrent.   

Trois ans plus tard, la fidèle servante de Dieu, Emma Moody son 

épouse, s’endormit-elle aussi en Christ et elle fut enterrée à ses 

côtés, au même endroit, jusqu'au jour glorieux de la résurrection.   

 

Arrêtons-nous un instant sur la vie extraordinaire de ce grand 

conquérant d'âmes. Lorsque le jeune Moody pleurait, ébranlé par 

la puissance d'en haut, lors d'un message du jeune Spurgeon, il 

fut poussé à s’exclamer : " Si Dieu peut se servir de Spurgeon, Il 

peut se servir de moi aussi ! "   

 

La biographie de Moody est l'histoire d'une vie complètement 

soumise à Dieu. R. A. Torrey dit : " Le premier facteur qui fit de 

Moody un instrument si utile entre les mains de Dieu, était que 

c'était un homme totalement soumis à la volonté divine. Chaque 

gramme de ce corps de cent vingt-sept kilos appartenait au 

Seigneur ; tout ce qu'il était et tout ce qu'il possédait appartenait 

entièrement à Dieu [...] Si nous, vous et moi, désirons être utilisés 

par Dieu, nous devons nous soumettre à Lui absolument et sans 

restriction. "   

Cher lecteur, décidez-vous maintenant avec la même 

détermination et grâce à l'aide divine : " Si Dieu a pu se servir de 

Dwight Moody, il peut se servir de moi aussi. " Qu'il en soit ainsi 

!  

 

 



235 
 

 

 

             

 

 

A.B. Simpson fut l'une des figures chrétiennes les plus 

respectées dans le monde évangélique américain.  

Orateur et pasteur très demandé, Simpson fonda une 

importante dénomination évangélique, publia plus de 70 

livres, édita un magazine hebdomadaire pendant presque 40 

ans, et écrivit de nombreux chants de gospel et poèmes. 

Jusqu'à la fin de sa vie, Simpson demeura consacré 

premièrement à son Sauveur bien-aimé et ensuite à tous ceux 

qui osaient répandre le message de l'Evangile à un monde 

perdu et mourant.  

Albert Benjamin Simpson naquit le 15 décembre 1843 de 

descendants d'Ecossais. Il devint l'une des figures chrétiennes les 

plus respectées dans le monde évangélique américain. Orateur et 

pasteur très demandé, Simpson fonda une importante 

dénomination évangélique, publia plus de 70 livres, édita un 

magazine hebdomadaire pendant presque 40 ans, et écrivit de 

nombreux chants de gospel et poèmes.  

Néanmoins, il passa les premières années de sa vie dans une 

relative simplicité sur l'Île Prince Edward, au Canada, où son 

père, un ancien dans l'église presbytérienne, travaillait comme 

constructeur de navires et devint finalement engagé dans 

l'industrie d'import/export. Pour éviter une dépression dans les 

affaires qui pointait à l'horizon, la famille déménagea dans 

Albert Benjamin 

Simpson (1843-

1919)    
UNE AFFAIRE DE VISION 

SPIRITUELLE  

par In Touch Ministries  

 

 



236 
 

l'Ontario où le jeune Simpson accepta Christ comme Sauveur à 

l'âge de 15 ans et fut à la suite de cela "appelé par Dieu à prêcher" 

l'Evangile de Christ.  

Après avoir obtenu son diplôme à l'Université Knox à Toronto 

en 1865, Simpson accepta son premier pastorat à l'Eglise Knox 

à Hamilton, l'une des assemblées les plus grandes et les plus 

influentes du Canada. Après huit années dans l'église, Dieu 

conduisit Simpson dans l'église Chestnut Street Presbyterian 

Church à Louisville, dans le Kentucky. "Dieu était en train de 

répondre à ses aspirations du cœur pour des "choses 

meilleures,"" écrit A.W. Tozer dans Wingspread, un livre qui 

raconte la chronique de la vie de Simpson. Dieu accordait aussi 

à Simpson dont la santé était déficiente une pause par rapport au 

vigoureux climat canadien. Simpson réalisa que Dieu utilisait sa 

faiblesse pour l'introduire dans un amour plus intime et plus 

profond pour Jésus-Christ. Sa dépendance à Dieu devint aussi 

naturelle que sa communion avec le Sauveur. William 

MacArthur, un ami et un co-ouvrier, affirma que Simpson lui 

déclara un jour : "Je ne suis rien à moins de pouvoir me retrouver 

seul avec Dieu." MacArthur ajouta : "Sa pratique était de faire 

taire son esprit, et de cesser littéralement de penser, et alors dans 

le silence de son âme, il écoutait la "petite voix calme" [de 

Dieu]."  

Simpson découvrit qu'il était en train de grandir dans une 

profonde compassion pour les perdus. Le désir d'évangéliser le 

consumait. Dans son article biographique sur Simpson, Daniel 

Evearitt écrivit : "Je découvris que ceux qui connaissaient 

[Simpson] peignaient l'image d'un dynamique mais humble 

ouvrier de Dieu qui stimula les autres à s'engager totalement dans 



237 
 

le service et le Royaume de Dieu. Ils le dépeignent comme un 

homme patient, aimant et soucieux des autres."  

Paul Rader, ancien pasteur de l'église Moody Church à Chicago 

et associé de longue date de Simpson, affirma : "Il était le plus 

grand prédicateur du cœur que j'aie jamais entendu. Il prêchait de 

ses ressources tirées de ses propres communions avec Dieu." A 

Louisville, Dieu donna à Simpson la vision d'un réveil à l'échelle 

de la ville. Le résultat fut époustouflant. "La ville fut touchée 

jusque dans ses entrailles et des centaines furent convertis. A la 

fin de la campagne, de grands nombres furent reçus dans les 

églises," écrit Tozer.  

"[Simpson] était devenu - bien qu'il ne l'ait pas réalisé pleinement 

- un évangéliste des foules… De là, il n'appartient plus à aucune 

église, mais à tous ceux qui ont besoin de lui, non à ses ouailles 

seulement, mais au monde entier en perdition." Il vint un temps 

où "dans le secret de sa propre chambre," Simpson s'abandonna à 

Dieu dans un abandon total. "Ne sachant pas," dit-il, "que ce serait 

la mort dans le sens le plus littéral." Il se référa plus tard à ce 

moment comme à une mort à lui-même - au vieil homme et à l'ego 

avec ses revendications propres. A partir de ce point, Simpson 

déclara qu'il commença à vivre "une vie consacrée, crucifiée 

dédiée à Christ." L'appel de Dieu à ceux qui n'étaient pas atteints 

par l'Evangile était maintenant une partie intégrante de sa vie.   

Simpson vint à reprendre la charge de pasteur dans l'église du 13 

rue Street Presbyterian Church de New York. Cependant, en 

1881, il démissionna et commença à tenir des réunions 

d'évangélisation indépendantes à New York. Une année plus tard, 

le Gospel Tabernacle fut construit, et Simpson commença à 



238 
 

transformer sa vision en la fondation d'une organisation pour les 

missions. Simpson contribua à former et à diriger deux sociétés 

d'évangélisation - L'Alliance Chrétienne et l'Alliance 

Evangélique Missionnaire.  

Alors que des milliers rejoignaient les deux groupes, Simpson 

ressentait dans son cœur le besoin que les deux deviennent un seul 

groupe. En 1897, ils devinrent l'Alliance Chrétienne 

Missionnaire. Servant le Seigneur comme pasteur jusqu'en 1918, 

Simpson continua à chercher des moyens d'atteindre les blessés 

et les perdus. Tozer écrit : "Pendant 30 ans, il continua à diriger 

la société qu'il avait formée, et jamais un seul petit instant, il 

n'oublia ou ne permit à la société d'oublier le but pour lequel elle 

vint à l'existence… 'C'est pour élever Jésus dans Sa plénitude, Lui 

qui est le même hier, aujourd'hui, et éternellement !'  

"…Il cherchait à fournir aux chrétiens la communion fraternelle 

uniquement, et regardait avec suspicion tout ce qui s'apparentait 

à une organisation rigide. Il voulait que l'Alliance fût une 

association spirituelle de croyants affamés de connaître la 

plénitude de la bénédiction de l'Evangile de Christ, travaillant de 

concert à l'accélération de l'évangélisation du monde."  

Le 28 octobre 1919, Simpson tomba dans un coma duquel il ne se 

remit jamais. Des membres de sa famille se rappellent que ses 

paroles finales étaient adressées à Dieu dans la prière pour tous 

les missionnaires qu'il contribua à envoyer dans le monde entier. 

Jusqu'à la fin, Simpson demeura consacré premièrement à son 

Sauveur bien-aimé et ensuite à tous ceux qui osaient répandre le 

message de l'Evangile à un monde perdu et mourant.  

Albert Benjamin Simpson était un homme de vision et de foi.   



239 
 

 

 

 

 

 

 

Fille aînée de William Booth (le fondateur de l'Armée du Salut), 

Catherine Booth, celle que les titis parisiens surnommèrent "La 

Maréchale", a 23 ans  

quand, avec deux jeunes compagnes, elle lance l’œuvre de 

l'Armée du Salut en France, en février 1881.  

En 1882, elle pénètre en Suisse pour y faire aussi œuvre de 

pionnière. Pendant quatorze ans, elle dirige l'Armée du Salut en 

France et en Suisse avec celui qu'elle épouse en 1887, Arthur 

Sydney Clibborn, dont elle a dix enfants. Après un long ministère 

en divers pays, elle décède à l'âge de 97 ans. "Le christianisme, 

c'est de l'héroïsme", disait Catherine Booth. Elle parlait par 

expérience. Sarcasmes, chahut, coups, saccage de salles et de 

biens, blessures mortelles, rien n'a été épargné aux premiers 

témoins de l'Armée du Salut en France et en Suisse.  

 

A Neuchâtel, en 1883, Catherine fait dix jours de prison pour 

troubles publics avant de comparaître devant ses juges, qui 

finissent par reconnaître son bon droit. Mais quelle épreuve, alors 

qu'il faut affronter une opinion nourrie des écrits malveillants de 

Catherine Booth    

(1858-1955)    
LA PRIERE FACONNE 

L'HISTOIRE par Gérard 

Poublan  

 

 



240 
 

la comtesse de Gasparin et de certains journalistes, qui n'ont rien 

compris à l'esprit du mouvement. On s'en tient, pour juger, à 

l'uniforme étrange, à ces filles qui osent prêcher, aux règlements 

militaires, aux procédés publicitaires. Madame Booth écrit à sa 

fille en prison : "Tu verras que cela servira utilement les intérêts 

de notre œuvre en Suisse.". Soixante-quinze ans plus tard, en 

1958, le gouvernement Suisse émettait un timbre-poste en 

l'honneur de l’œuvre accomplie par l'Armée du Salut dans ce 

pays. Ce timbre représentait un chapeau "Alléluia". La demande 

fut si grande qu'il fallut imprimer quatre millions de timbres au 

lieu du million habituel.  

Catherine a laissé des textes à l'usage des soldats et des officiers 

de cette Armée, qui ne veut combattre que la misère et le péché. 

Nous en citerons quelques-uns. Parlant de la situation telle qu'elle 

la trouve à la fin du 19e siècle en France et en Suisse, voici ce 

qu'elle écrit : "L'idée d'un combat est terriblement absente de la 

religion de ce siècle. On va à l'église, on lit sa Bible, on se console, 

on chante des cantiques, on jouit de Dieu. Mais quant à la bataille, 

quant à cette lutte acharnée entre les ténèbres et la lumière, entre 

l'enfer et le ciel, on n'en voit presque rien. D'une manière 

générale, cette idée est absente de la vie religieuse, et elle entre à 

peine dans le plan des enfants de Dieu." " Je vois toujours plus 

clairement combien l'ennemi de nos âmes est intéressé à nous 

voiler notre véritable vocation. Tant que nous parlons de Dieu 

entre nous, que nous le contemplons, que nous nous édifions 

les uns les autres en priant, en chantant, etc., le diable ne s'en 

émeut pas beaucoup. Mais dès qu'il s'agit d'une invasion directe 

sur son territoire, d'attaquer, de marcher en avant, de risquer 

quelque chose, alors sa rage est excitée et il s'y oppose de toutes 

ses forces. Cependant, n'est-ce pas là l'essence même du 



241 
 

christianisme ? [...] Nous sommes appelés à porter notre croix et 

à marcher sur les traces de celui dont toute la vie a été dépensée 

pour autrui."  

En 1865, on demandait à William Booth, l'initiateur de l'Armée 

du Salut, où il trouverait ses collaborateurs. Il répondit : "Dans les 

bars et les cafés.". Quelque temps après son arrivée en France, sa 

fille Catherine, le cœur battant, se sent poussée, avec deux 

compagnes, dont l'une portait une guitare, à franchir la porte d'un 

des grands cafés de Paris. Elle se dirige vers le maître des lieux et 

lui demande la permission de chanter. Le trio fait entendre un 

cantique exécuté avec un tel talent et une telle âme qu'un silence 

admiratif s'établit dans la salle. Les paroles étaient des plus 

simples :  

« Le ciel est ma belle patrie, les anges y font leur séjour. » 

Le soldat qui lutte et qui prie  

Y sera bientôt à son tour."  

Visant à établir l’œuvre sur des bases solides, Catherine crée 

rapidement des centres de formation pour officiers, c'est-à-dire 

pour des jeunes gens et des jeunes filles qui, après une formation 

de deux mois à Paris ou à Genève, entrent à plein temps dans le 

combat. Tant comme installation matérielle que comme 

programme d'études, ces écoles étaient d'une grande simplicité. 

Tout y tendait à un seul but : mettre les apprentis missionnaires 

dans un rapport intime et personnel avec leur chef, Jésus-Christ.  

Catherine les exhortait ainsi : "Pour ce qui concerne votre propre 

vie spirituelle, il faut que vous possédiez la sainteté, que vous 

soyez sauvés de tout, non seulement du mensonge, du vol ou de 



242 
 

la colère, mais de l'envie, de la jalousie, de la mauvaise humeur, 

de la timidité, de l'esprit de critique, de la recherche de soi-même 

et toutes ses formes. Vous ne pouvez pas combattre le péché avec 

succès au-dehors tant qu'il existe encore au-dedans... Une fois 

sanctifiés, vous devez être baptisés de l'Esprit. Que chacun 

recherche ce baptême, cette onction d'en haut, avant de se lancer 

dans la bataille…"   

Sortant d'une telle formation, dans une sorte de transfiguration, 

ces jeunes gens étaient capables d'être insensibles à toute 

contrariété. On leur arrachait parfois des mains le journal "En 

Avant", on dispersait leurs fanfares en les malmenant, on les 

poursuivait à coups de cailloux, on vociférait des insanités ou des 

blasphèmes en les menaçant. Ils continuaient à parler au cœur. 

C'était souvent les opposants les plus enragés qui, après bien des 

résistances, cédaient aux influences du ciel, se donnaient à Dieu, 

et proclamaient leur joie d'être "sauvés". Certains devenaient 

officiers à leur tour.   

En 1895, Catherine écrivit un ouvrage en deux volumes intitulé 

"Miracles". Elle y raconte des dizaines de sauvetages d'ordre 

physique et moral. Des fils prodigues, des prostituées - pour 

lesquelles trois centres de relèvement seront ouverts -, des 

buveurs, des adultères, des fugueurs, des mères célibataires, des 

chômeurs, des orphelins, des jeunes filles arrivant à Paris et 

cherchant un logement, des vagabonds, tous ceux-là et d'autres 

encore vont pouvoir, en quelques années, recevoir un secours. 

Comme son père en Angleterre, Catherine fut sur le continent 

l'initiatrice de cette œuvre. Elle en avait l'étoffe.  



243 
 

A dix-sept ans, son activité était déjà intense, non seulement à 

Londres, dans les quartiers miséreux, mais dans d'autres villes où 

la conduisaient ses campagnes d'évangélisation. A vingt-deux 

ans, elle était déjà l'une des principales forces spirituelles de 

l'Angleterre. Ses dons éclatants, ses talents, sa beauté aussi, à 

laquelle, il faut le reconnaître, elle devait une part de ses succès, 

auraient pu exalter une fierté orgueilleuse. Mais on n'en constatait 

point. Elle-même disait : "Loin de moi l'insupportable vanité de 

croire que c'était moi qui subjuguais les foules ! Que suis-je, moi 

? Poussière et cendres .... Mais en moi, en mes camarades, brûlait 

un feu, le feu qui consumait Jésus Lui-même quand il foulait le 

sol de notre terre. Nous montrions aux multitudes Son divin 

visage, Sa patience inlassable, Son amour infini.... Et Lui, en 

retour, nous donnait la victoire sur le monde."  

Avant de quitter la France pour poursuivre son combat en 

Hollande, l'anglaise Catherine Booth disait : "La France possède 

en elle des éléments n'appartenant au même degré à aucun autre 

peuple de la terre : un élan, une générosité, une capacité de 

s'élever jusqu'au sublime là où elle est convaincue. Elle est 

sincère, enfant si vous le voulez ; terriblement indulgente pour 

tolérer le vice, mais inexorable jusqu'au dédain pour 

l'hypocrisie... Dire que cette nation ne veut pas de religion est une 

erreur, mais elle veut la vraie. "  

 

 

 

 

 

 

 



244 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



245 
 

 

 

 

 

      

 

 

 

Samuel Logan Brengle servit l’Armée du Salut   pendant plus   de 

quarante ans.  

Jeune homme, possédant un cœur pour l’évangélisation et le 

ministère, il refusa la proposition tentante de devenir pasteur 

d’une église de très grande renommée, et à la place il se porta 

candidat au service dans l’Armée du Salut.  

William Booth, le fondateur de l’Armée du Salut, avait choisi 

comme slogan : "Feu et Sang". Studebaker, le fabricant de 

wagons et de voitures, se tenait un jour à New Castle, en 

Pennsylvanie, à la fin de l’année 1890. Il était en train de dire au 

revoir à un jeune homme qui était l’orateur en milieu universitaire 

le plus brillant des Etats-Unis. Il s’appelait Brengle. Studebaker 

lui serra la main et lui dit : " Brengle, je souhaiterais être aussi 

certain de devenir président des Etats-Unis que je suis certain que 

vous deviendrez l’Archevêque de Canterbury." Studebaker et son 

ami avaient des camarades à l’université. Studebaker, le pauvre, 

n’est devenu que millionnaire. Le jeune homme avec son talent 

d’orateur, partit et déposa tout cela au pied de Jésus.  

Samuel Logan 

Brengle (1860-

1936)    
L'Homme Humble Utilisable   

par Dieu Compilé par 

Ensemble Rebâtissons la 

Maison  

 

 



246 
 

Il alla à Londres et au quartier général de l’Armée du Salut, tout 

épuisé ; cela lui avait pris quatre semaines pour s’y rendre par 

bateau.   

-"Voyons, qui êtes-vous ?" demanda William Booth.   

-"Je suis Docteur Brengle."   

-"Docteur Brengle ?"  

Ils n’avaient pas besoin de médecins ; leur théologie n’était pas 

malade. William Booth lui fit les remontrances suivantes : " 

Brengle, vous faites partie des classes dangereuses. Vous avez été 

votre propre patron pendant si longtemps que je ne pense pas que 

vous voudrez vous soumettre à la discipline de l’Armée du Salut. 

Nous sommes une armée et nous exigeons l’obéissance." Sans se 

laisser impressionner, Brengle rejoignit l’Armée en 1887, et fut 

rapidement envoyé travailler à laver les bottes dans une cave 

miteuse :  

-"D’où venez-vous ?"   

-"J’ai entendu dire que le Saint-Esprit est ici. J’ai traversé 

l’Atlantique, je veux être rempli du Saint-Esprit. Je ne suis 

pas dépendant de ma théologie, de mon savoir. J’ai 

beaucoup d’érudition, mais j’ai besoin de Feu, j’ai besoin de 

Feu, j’ai besoin de Feu !"  

William Booth dit : "Vous avez visé juste. Demain matin, à cinq 

heures, vous allez polir les chaussures de cinquante étudiants."   



247 
 

Et aucun d’eux n’avait une seule jambe. Il y avait cent grosses 

bottes allongées ! Et il était hors de question de les asperger d’eau 

: il fallait les polir !   

Après un certain temps, il s’interrogea sur l’utilité de cet apparent 

gaspillage de son temps et de ses talents. Tenté dans son cœur de 

chercher une rapide promotion, il pria : "Seigneur Dieu, est-ce 

que je suis en train d’enterrer mes talents ? Est-ce là la meilleure 

chose qu’ils puissent faire pour moi à l’Armée du Salut ? Est-ce 

que je suis fou ?" Aussi rapidement qu’il avait demandé, la 

réponse lui vint alors qu’il voyait dans son esprit Jésus 

s’agenouiller et laver les pieds des disciples – son propre Seigneur 

accomplissait une tâche aussi peu "importante".  

Des années plus tard, Brengle écrirait à propos de cette période 

des bottes étincelantes : "C’était le meilleur apprentissage que 

j’aurais pu avoir. Je mettais en pratique l’humilité. Cette 

expérience me conféra dans la main une clé pour déverrouiller les 

cœurs des personnes modestes dans le monde entier dans les 

cinquante années qui suivirent ! … C’est là que Dieu m’a 

enseigné une leçon de patience."  

Ils n’avaient pas ouvert la porte en disant : "Nous attendions un 

homme comme vous pour venir enseigner sur le livre de la 

Révélation. Nous aimerions que vous dirigiez la réunion de prière 

demain matin" Ils lui avaient dit : "Mets la main dans la pâte." 

Brengle l’avait fait. Et il s’était attendu à Dieu, et Dieu l’avait 

rempli du Saint-Esprit.  

Plus tard, on demanda à une personne sourde après une des 

réunions de Brengle pourquoi elle s’était avancée jusqu’à l’autel 

si elle n’avait pas pu entendre le message. Elle répondit :   



248 
 

-"Parce que j’ai vu ce que jamais je n’ai vu chez un 

prédicateur de toute ma vie." -"Qu’était-ce ?"   

-"J’ai vu la beauté de Jésus en lui pendant qu’il prêchait. Je 

ne sais pas ce qu’il disait, mais je savais qu’il y avait quelque 

chose en lui que je n’avais pas !"  

Brengle apprit sur le champ les véritables qualifications requises 

pour la personne que Dieu peut utiliser. Et alors qu’il marchait 

dans ces choses, il arrivait que ceux qui le connaissaient se 

souvenaient de lui comme d'un puissant évangéliste qui aimait 

profondément et servait l’homme de la rue. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



249 
 

 

 

      

  

  

 

 

 

La vie d’Amy Carmichael est un modèle de consécration 

désintéressée au Sauveur, d’une vie de discipulat et d’abandon.  

Elle vécut pour une seule raison, et cette raison était de faire 

connaître l’amour de Dieu à ceux qui étaient emprisonnés dans 

les plus profondes ténèbres. Elle naquit au Nord de l’Irlande en 

1867 et était l’aînée d’une famille de sept enfants.  

La mort prématurée de son père lorsqu’elle avait huit ans eut un 

profond effet sur elle, l’amenant à penser sérieusement à son 

avenir et au plan de Dieu pour sa vie. 

  

Des années avant qu’elle devînt missionnaire, Dieu lui donna un 

aperçu du travail qu’elle aurait un jour. Son premier 

chuchotement survint un dimanche matin d’hiver tandis que la 

famille revenait à la maison après le culte à l’église. Amy et ses 

frères observaient fixement une vieille dame qui portait un lourd 

paquet. Elle écrit qu’elle ressentait une terrible et écrasante envie 

de l’aider mais aussi un sentiment d’embarras. "Cela signifiait 

faire face à toutes les gens respectables qui, comme nous, étaient 

sur le chemin du retour. Ce fut un moment affreux. Nous étions 

seulement deux garçons et une fille, et pas du tout des chrétiens 

Amy 

Carmichael  

(1867-1951)    
Une Vie d'Abandon par  

IN TOUCH MINISTRIES  

 

 

 

http://www.intouch.org/
http://www.intouch.org/


250 
 

exaltés. Nous détestions faire cela. Nous étions tout rouges de 

colère (du moins nous nous sentions rouges de colère, âme et 

corps) et nous continuâmes à marcher péniblement, un vent 

humide soufflait autour de nous et souffletait aussi les haillons de 

cette pauvre vieille dame, jusqu’à ce qu’elle ressemblât à un 

paquet de plumes et que nous nous trouvions confus au milieu de 

tout cela."   

Comme ils passaient devant une magnifique fontaine victorienne, 

elle entendit les paroles de 1 Corinthiens 3 :12-14 dans son esprit 

: "Or, si quelqu'un bâtit sur ce fondement avec de l'or, de l'argent, 

des pierres précieuses, du bois, du foin, du chaume, l’œuvre de 

chacun sera manifestée ; car le jour la fera connaître, parce qu'elle 

se révèlera dans le feu, et le feu éprouvera ce qu'est l’œuvre de 

chacun. Si l’œuvre bâtie par quelqu'un sur le fondement subsiste, 

il recevra une récompense. " Elle se retourna pour voir qui était 

là, mais il n’y avait personne – il n’y avait que le bruit de l’eau de 

la fontaine et le rire de quelques passants. Avant ce moment-là, 

Amy Carmichael admettait qu’elle se préoccupait de sa vie 

sociale. Cependant, maintenant il apparaissait que Dieu l’appelait 

à "construire certaines choses avec Lui. "   

 

La Main de Dieu  

En septembre 1886, la famille Carmichael se rendit à Glasgow en 

Angleterre pour assister à une conférence à Keswick, dans le 

district de Lake. Ce fut là qu’Amy Carmichael sentit la main de 

Dieu sur sa vie.  

Le but de la conférence était de promouvoir la sainteté ou la " vie 

chrétienne plus élevée. " Amy écrit : " La salle était remplie d’une 



251 
 

sorte de brume grise, très sombre et froide. J’étais venue à cette 

réunion, à moitié craintive et à moitié animée d’un certain espoir. 

Allait-il y avoir quelque chose pour moi ? … Le brouillard dans 

la salle semblait me heurter de son humidité. Mon âme était dans 

un brouillard. Le président de la session se leva alors pour la 

prière finale… " Ô 

Seigneur, nous savons que Tu es capable de nous garder de la 

chute.’ Ces paroles me trouvèrent. C’était comme si elles étaient 

de feu. Et elles brillèrent pour moi. "  

Amy Carmichael réalisa que rien ne pouvait être plus important 

que de vivre sa vie pour Jésus-Christ qui, sans aucune possession 

terrestre, avait donné Sa vie même pour elle. Elle savait qu’Il 

l’appelait à en faire de même et à lui donner tout d’elle-même. 

Cela signifiait qu’elle devait " mourir au monde et à ses 

applaudissements, à ses habitudes, ses modes et ses lois. "  

 

En 1895, elle fut envoyée par l’Eglise d’Angleterre Zenana 

Missionary Society à Dohnavur, en Inde, où elle servit Dieu 

pendant 56 années comme une servante consacrée. La majeure 

partie de son travail là-bas consistait à secourir des enfants qui 

avaient été consacrés par leurs familles aux prostituées du temple. 

Amy Carmichael se rappelait souvent l’image de la vieille dame 

portant seule son lourd paquet. Elle réalisa que Dieu lui avait 

donné un amour pour ceux qui dans le monde étaient jugés 

indignes d’amour. C’était le débordement de cet amour que Dieu 

utilisa pour démarrer la Communauté Dohnavur en Inde qui 

devint un endroit sûr et un refuge pour les enfants du temple.  

Plus d’un millier d’enfants furent sauvés de la négligence et des 

abus durant la vie d’Amy. A leurs yeux, elle était connue sous le 



252 
 

nom d’» Amma ", ce qui signifie mère en langue Tamoul. Le 

monde était souvent dangereux et rempli de stress.  

Toutefois, elle n’oublia jamais la promesse de Dieu de " les 

garder en toutes choses. "   

" Il y avait des jours où le ciel devenait noir pour moi à cause de 

ce que j’avais entendu et ce que je savais être vrai… Quelquefois, 

c’était comme si je voyais le Seigneur Jésus-Christ s’agenouiller 

seul, tout comme Il s’était agenouillé il y a longtemps sous les 

oliviers… Et la seule chose que celui qui se mettait en souci 

pouvait faire, c’était d’aller tout doucement s’agenouiller à Ses 

côtés, afin qu’Il ne fût pas seul dans Sa douleur pour les petits 

enfants. "  

Elle était un écrivain prolifique avec 35 livres publiés sous son 

compte. Dès son enfance, Amy avait manifesté ses talents 

d’écrivain. Cependant, après un tragique accident en 1931, elle 

passa la majorité de son temps confinée dans le complexe de la 

Communauté Dohnavur.  

Obéissance, engagement total, et désintéressement furent les 

caractéristiques de la vie d’Amy Carmichael. Dans un monde où 

la pensée de vivre sa vie pour Jésus Christ par-dessus toutes autres 

choses s’évanouit rapidement, elle demeure un exemple lumineux 

et toujours brillant de celle dont l’unique existence était consacrée 

à son Seigneur et Sauveur bien aimé.  

Il se peut que Dieu vous emmène ou non, comme Il l’a fait avec 

Amy Carmichael, dans quelque pays lointain. Néanmoins, Il a 

sûrement un plan pour votre vie – celui de vous utiliser comme 

Sa lumière d’espérance éternelle et de pardon aux autres. 



253 
 

Demandez-Lui de rendre Sa volonté parfaitement claire. Les 

récompenses de Dieu ne sont pas basées sur des exploits humains 

ou le succès financier. Elles sont accordées, bien plutôt, à ceux 

qui " construisent certaines choses avec Lui " et se consacrent à 

Christ à travers une vie d’obéissance et de piété désintéressée 

 

  

   

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



255 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



256 
 

 


