
 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

 

 

 

 

 

 

 

Portraits de revivalistes 

Bibliographies de grands 

hommes et femmes de 

prières du 14ème au 18ème 

Siècle 
 

 

 

 

 



iv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2024 Edition : OES Printing House 

Mission Œuvre du Salut 

Yaoundé – Cameroun 

Tél : (+237) 656 19 53 19 

www.oeuvredusalut.org  

 

 

Tous droits de reproduction et de traduction réservés. 

ISBN : 617-60001-2-453-5 

Imprimé au Cameroun Par OES Printing House 

http://www.oeuvredusalut.org/


v 
 

AVERTISSEMENT  
 

Ce livre est strictement interdit à la vente. Il peut être reproduit, et 

traduit dans d’autres langues avec l’autorisation de l’auteur (la 

bibliothèque œuvre du salut), à condition que ce soit à but 

évangélique et dans la gratuité. 

 

 

. 

 

  

   

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

TABLE DE MATIERE  

 

AVERTISSEMENT .............................................................................. v 

TABLE DE MATIERE ................................................................................. vi 

NOTES AUX LECTEURS ........................................................................... vii 

Jérôme Savonarole (1452-1498) ........................................................... 11 

Martin Luther (1483-1546) ................................................................... 17 

Guillaume Farel (1489-1565) ................................................................ 41 

John Bunyan (1628-1688) ..................................................................... 66 

George Fox (1624-1691) ....................................................................... 75 

Philip Jacob Spener  (1635-1705) .......................................................... 83 

Susanna Wesley, la Mère de John et Charles Wesley  (1669-1742) ..... 87 

Jonathan Edwards (1703 - 1758) .......................................................... 95 

John Wesley (1703-1791) LE TISON ARRACHE DU FEU par 

Orlando Boyer ................................................................................... 101 

Charles Wesley (1707-1788) ............................................................... 119 

LE CHOEUR DU REVEIL EVANGELIQUE ................................. 119 

 

 

 

 

 

file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810204
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810205
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810206
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810207
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810208
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810209
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810210
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810211
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810212
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810212
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810213
file:///F:/BIBLIOTHEQUE%20CHRETIENNE/OUVRAGES/Les%20héros%20de%20la%20foi/A5/héros%20du%2014%20et%2017ème%20siècle%20bonàpublier.docx%23_Toc203810214


vii 
 

NOTES AUX LECTEURS 

 

Le présent travail est un recueil d’hommes et de femmes ayant 

marqué leur génération par leur vie de consécration à notre 

Seigneur Yéhoshoua Mashiah (Jésus-Christ). 

D’ores et déjà, la Bible comporte un assez grand nombre d’héros 

de la foi, chacun ou plusieurs à la fois ayant impacté leur entourage 

en plusieurs lieux (Israël, Egypte, Babylonie, etc.), et dont la 

lecture et la connaissance de leur marche avec le Seigneur des 

seigneurs est d’une très grande édification comme l’a dit l’apôtre 

Paul dans 1 Corinthiens 10 :11 « Or toutes ces choses leur sont 

arrivées pour servir d’exemples, et elles ont été écrites pour notre 

instruction, nous qui sommes arrivés à la fin des âges». Il est donc 

capital de constater que la Bible à elle seule contient le nécessaire 

pour un véritable éveil en matière d’exemples de marcheurs avec 

Adonaï Yahweh. Il est aussi à noter que YHWH le seul Dieu vivant 

n’a jamais laissé un siècle sans visiter la terre au travers d’un de ses 

prophètes, depuis la création du monde jusqu’à nos jours. 

Le chef de l’Eglise Yéhoshoua Mashiah n’a pas cessé d’envoyer 

les apôtres et prophètes après l’époque de l’Eglise primitive comme 

beaucoup le croient, au contraire, le Seigneur Jésus Christ a 

toujours continué de visiter la terre, à manifester sa sagesse 

infiniment variée au travers de l’Eglise qu’il s’est acquise par son 

sang et il le fera jusqu’à ce qu’il enlève son Eglise. Et même après 

cela il se souviendra toujours de son alliance en tendant davantage 

la main à ceux des temps fâcheux, c’est même là la preuve de sa 

toute puissance. C’est à cause de cette fidélité du Seigneur, que 



viii 
 

nous (équipe de la Bibliothèque Chrétienne Œuvre du Salut) avons 

entrepris de recueillir et mettre en ordre l’histoire d’hommes et de 

femmes qui se sont laissés utilisés par Jésus Christ pour manifester 

sa gloire et produire un réveil après ceux de l’époque des premiers 

chrétiens. 

Bien évidemment, le but de ce travail de recueil des héros de la foi 

n’est pas de glorifier ces grands hommes de réveil ou de dire aux 

chrétiens de mettre en eux leur foi, non plus de suivre les courants 

religieux fondés par certains d’entre eux, car bien que tous ces 

hommes et femmes aient marqué leur siècle, il laisse à regretter la 

fin de certains d’entre eux ou de leur ministère [Mieux vaut la fin 

d’une chose que son commencement…Ecclésiaste7 :8]. Au 

contraire, nous voulons montrer aux Hommes comment notre Dieu 

est vivant dans tous les âges et que dans votre époque vous pouvez 

être celui/celle ou ceux par qui il peut passer pour répandre son 

réveil dans votre entourage (famille, lieu de service, quartier, 

village, ville, pays ou continent) et s’inspirant de ces héros, leur vie 

de prière, leur foi, leur persévérance, leur faiblesse, leur 

renoncement, leur amour pour Dieu et l’appropriation des intérêts 

de Dieu au détriment des leurs. 

Par la grâce de notre Seigneur nous avons pu faire plusieurs 

recueils sur plusieurs siècles, sur plusieurs continents et dans 

plusieurs pays selon la disponibilité des traces. Le classement 

suivant l’ordre chronologique nous a permis de bien comprendre 

un fonctionnement de Jésus Christ en ce qui concerne les 

rencontres, les contacts entre ses oints et les différentes 

implications. A juste titre nous avons l’exemple de Georges Müller 

dans ces lignes : « Ce fut vers cette époque, après avoir reçu l'appel 



ix 
 

à devenir missionnaire, qu'il logea pendant deux mois au fameux 

orphelinat de A. H. Franke. Bien que ce fervent serviteur de Dieu 

soit mort depuis près de cent ans (en 1727), son orphelinat était 

toujours régi par la même règle qui consistait à se fier entièrement 

à Dieu pour assurer toute subsistance. A peu près au moment où 

George Müller se trouvait à l'orphelinat, un dentiste, monsieur 

Graves, abandonna ses activités professionnelles qui lui 

procuraient un revenu de 7 500 dollars par an pour devenir 

missionnaire en Perse, se fiant uniquement dans les promesses de 

Dieu pour sa subsistance. C'est ainsi que George Müller, le 

nouveau prédicateur, reçut lors de cette visite l'inspiration qui le 

conduisit plus tard à fonder son orphelinat sur les mêmes principes 

». Bien entendu, il ne s’agit pas d’un recueil exhaustif, il sera 

complété à chaque fois que nous trouverons de nouveaux héros de 

la foi digne d’être ajoutés. Ce travail nous a rassuré de la fidélité 

du Seigneur qui n’a pas changé comme le disent les écritures 

(Hébreux13 :8). Nous avons pu constater que toutes les générations 

ont été visitées par le Seigneur jusqu’à ce jour, que toute la Gloire 

lui revienne. 

Nous croyons et nous prions que la lecture de ce recueil suscite en 

vous un feu pour le réveil et qu’aucun handicap ou tout autre raison 

ne vous empêche d’être un instrument de qualité entre les mains de 

notre Seigneur Jésus-Christ de Nazareth. 

 

             Rodrigue TAMBOU FOKO 

 

 



x 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 

Il passait des nuits entières à prier et il reçut des révélations lors 

d'extase ou de visions. Ses livres sur l'humilité, la prière, l'amour, 

continuent à exercer une grande influence. On anéantit le corps de 

ce précurseur de la Grande Réforme, mais on ne put étouffer les 

vérités que Dieu, par son intermédiaire, avait gravées dans le cœur 

des hommes. 

Le peuple italien affluait à Florence en nombre toujours plus grand. 

Le célèbre Dame ne pouvait contenir les multitudes innombrables. 

Le prédicateur Jérôme Savonarole brûlait du feu de l'Esprit Saint et 

pressentant l'imminence du jugement de Dieu, il tonnait contre le 

vice, le crime et la corruption effrénée dans l'Eglise. Le peuple 

délaissa alors la lecture des publications mondaines et ordinaires 

pour lire les sermons du fougueux prédicateur ; il cessa de chanter 

les chansons des rues et se mit à chanter les hymnes de Dieu. A 

Florence, les enfants firent des processions pour recueillir les 

masques de carnaval, les livres obscènes et tous les objets superflus 

qui servaient la seule vanité. Avec tous ces objets, ils firent sur la 

place publique une pile de vingt mètres de haut et y mirent le feu. 

Pendant que cette pile brûlait, la foule chantait des hymnes et les 

cloches de la ville sonnaient pour annoncer la victoire. Si la 

situation politique avait alors été ce qu'elle fut plus tard en 

Allemagne, l'intrépide et pieux Jérôme Savonarole aurait été sans 

Jérôme Savonarole 

(1452-1498)    

PRECURSEUR DE LA GRANDE 

REFORME par Orlando Boyer 



12 
 

aucun doute l'instrument utilisé pour lancer le mouvement de la 

Grande Réforme à la place de Martin Luther. Malgré tout, 

Savonarole devint l'un des hérauts audacieux et fidèles qui 

conduisirent le peuple vers la source pure et les vérités apostoliques 

des Saintes Ecritures. 

Jérôme était le troisième des sept enfants de la famille Savonarole. 

Ses parents étaient cultivés et mondains et ils jouissaient d'une 

grande influence. Son grand-père paternel était un médecin célèbre 

de la cour du duc de Ferrare et les parents de Jérôme désiraient voir 

leur fils prendre la suite de son grand-père. Au collège, il se 

distingua par son application. Cependant, l'étude de la philosophie 

de Platon et d'Aristote ne fit que l'enorgueillir. Sans aucun doute, 

ce furent les œuvres du célèbre homme de Dieu, Thomas d'Aquin, 

qui eurent le plus d'influence sur lui, outre les Ecritures elles-

mêmes, et qui l'amenèrent à consacrer son cœur et sa vie à Dieu. 

Encore enfant, il avait l'habitude de prier, et en grandissant, sa 

ferveur dans la prière et le jeûne augmenta. Il passait des heures 

d'affilée à prier. La décadence de l'Eglise, envahie par les vices et 

les péchés de toutes sortes, le luxe et l'ostentation des riches en face 

de l'immense misère des pauvres l'affligeaient. Il passait de longs 

moments seul dans la campagne et au bord du Pô, dans la 

méditation et la contemplation de la présence de Dieu, à chanter ou 

à pleurer selon les sentiments qui brûlaient en lui. Alors qu'il était 

encore très jeune, Dieu commença à lui parler par des visions. La 

prière était son meilleur réconfort ; les marches de l'autel, où il 

restait prosterné des heures entières, étaient souvent mouillées de 

ses larmes. 

 



13 
 

Il arriva un jour où Jérôme tomba amoureux d'une jeune Florentine. 

Mais lorsque la jeune fille lui fit comprendre que son orgueilleuse 

famille ne consentirait jamais à une union avec un membre de la 

famille Savonarole, que les siens méprisaient, Jérôme abandonna 

complètement l'idée de se marier. Il se remit à prier avec une 

ferveur toujours plus grande. Plein de ressentiment envers le 

monde, désillusionné quant à ses propres désirs, sans personne qui 

puisse le conseiller et las des injustices et perversités qui 

l'entouraient et auxquelles il ne pouvait rien faire, il résolut de se 

tourner vers la vie monastique. Lorsqu'il se présenta au couvent, il 

ne demanda pas l'honneur de se faire moine, mais seulement qu'on 

l'accepte afin de faire les travaux les plus humbles à la cuisine, dans 

le jardin et dans le monastère. Au couvent, Savonarole se consacra 

avec encore plus d'acharnement à la prière, au jeûne et à la 

contemplation en présence de Dieu. Il se distingua parmi les autres 

moines par son humilité, sa sincérité et son obéissance ; c'est 

pourquoi il fut choisi pour enseigner la philosophie, poste qu'il 

occupa jusqu'à son départ du couvent. Après avoir passé sept ans 

au monastère de Bologne, Frère Jérôme partit pour le couvent de 

Saint Marc à Florence. A son arrivée, sa désillusion fut très grande 

de voir qu'à Florence, les gens étaient aussi dépravés que partout 

ailleurs. Il n'avait toujours pas reconnu que seule la foi en Christ 

peut apporter le salut. Sa première année au couvent de Saint Marc 

terminée, il fut nommé instructeur des novices et enfin, prédicateur 

du monastère. Bien qu'il eût à sa disposition une excellente 

bibliothèque, Savonarole fit de plus en plus appel à la Bible comme 

livre de texte. Il ressentait de plus en plus la terreur et la vengeance 

du jour du Seigneur qui approchait et il se mettait parfois à tonner 

depuis la chaire contre l'impiété du peuple. Si peu de monde 



14 
 

assistait à ses prédications que Savonarole décida de se consacrer 

entièrement à l’instruction des novices.  Toutefois comme Moïse, 

il ne pouvait échapper à l'appel de Dieu. Un jour, alors qu'il 

s'adressait à une religieuse, il vit subitement les cieux s'ouvrir et 

devant ses yeux, défilèrent toutes les calamités qui allaient arriver 

à l'Eglise.  Alors il crut entendre une voix venant du ciel, qui lui 

ordonnait d’annoncer toutes ces choses.  Convaincu que la vision 

lui venait du Seigneur, il se remit à prêcher avec une voix de 

tonnerre.  Avec une onction renouvelée du Saint-Esprit, les 

sermons dans lesquels il condamnait le péché étaient si véhéments 

que nombre de ceux qui l'entendaient en restaient un certain temps 

étourdis et sans le moindre désir de parler dans les rues. Il était 

courant, pendant ses sermons, d'entendre résonner les sanglots et 

les pleurs des gens dans l'église. En d'autres occasions, les hommes 

comme les femmes, de tous âges et de toutes classes sociales, 

éclataient en pleurs véhéments. La ferveur de Savonarole dans la 

prière augmentait tous les jours et sa foi grandissait dans les mêmes 

proportions. Souvent, tandis qu'il priait, il tombait en extase. Une 

fois, alors qu'il était assis en chaire, il eut une vision qui le laissa 

immobile pendant cinq heures ; et pendant tout ce temps son visage 

resplendissait et ceux qui étaient dans l'église le contemplaient. 

Partout où Savonarole prêchait, ses sermons contre le péché 

suscitaient une profonde terreur. Les hommes cultivés 

commencèrent alors à venir écouter ses prédications à Florence ; il 

devint nécessaire de tenir les cultes dans le Dome, la célèbre 

cathédrale, où il continua à prêcher pendant huit ans. Les gens se 

levaient en pleine nuit pour attendre dans la rue l'heure d'ouverture 

de la cathédrale. Le régent corrompu de Florence, Laurent de 

Médicis, tenta par tous les moyens possibles, flatterie, pots-de-vin, 



15 
 

menaces et prières, de convaincre Savonarole de cesser de prêcher 

contre le péché et en particulier contre la dépravation des Médicis. 

Finale.  ment,  se  rendant  compte  que  tout  était  inutile,  il  

engagea  le  célèbre prédicateur Frère Mariano pour prêcher contre 

Savonarole. Frère Mariano prêcha, mais on ne prêta nulle attention 

à son éloquence ni à sa rouerie et il ne se hasarda plus à prêcher. 

Ce fut à cette époque que Savonarole prophétisa que Laurent, le 

Pape et le roi de Naples allaient mourir dans l'année, ce qui fut 

effectivement le cas. 

Après la mort de Laurent, Charles VIII, roi de France, envahit 

l'Italie et l'influence de Savonarole augmenta encore. On délaissait 

la littérature ordinaire et mondaine pour lire les sermons du célèbre 

prédicateur. Les riches secouraient les pauvres au lieu de les 

opprimer. Ce fut à cette époque que le peuple prépara un grand 

bûcher sur la " piazza " de Florence pour y brûler d'innombrables 

objets servant à inciter vices et vanités. La grande cathédrale du 

Dome ne pouvait plus contenir les foules immenses qui s'y 

pressaient. Cependant, le succès de Savonarole fut de courte durée. 

Le prédicateur fut menacé, excommunié et enfin, en 1498, sur ordre 

du Pape, il fut pendu et son cadavre fut brûlé en place publique. 

C'est par ces mots: " Le Seigneur a tant souffert pour moi! " que 

s'acheva la vie terrestre de l'un des martyrs les plus grands et les 

plus dévoués de tous les temps. 

Bien que jusqu'à l'heure de sa mort, il ait soutenu bon nombre des 

erreurs de l'Eglise catholique romaine, il enseignait que tous ceux 

dont la foi était réelle faisaient partie de la véritable Eglise. Il ne 

cessait de nourrir son âme de la Parole de Dieu. Les marges  des  

pages  de  sa  bible  étaient  pleines  de  notes  écrites  lors  de  ses 



16 
 

méditations sur les Ecritures Il connaissait par coeur une grande 

partie de la Bible et pouvait ouvrir le livre et y trouver sur-le-champ 

n'importe quel texte. Il passait des nuits entières à prier et il reçut 

des révélations lors d'extase ou de visions. Ses livres sur l’humilité, 

la prière, l’amour, continuent à exercer une grande influence.  On 

anéantit le corps de ce précurseur de la Grande Réforme, mais on 

ne put étouffer les vérités que Dieu, par son intermédiaire, avait 

gravées dans le cœur des hommes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

 

L'un des professeurs les plus célèbres de Leipzig, connu comme "la 

lumière du monde", dit de Luther : " Ce moine fera honte à tous les 

docteurs; il annoncera une doctrine nouvelle et réformera toute 

l'Eglise, parce qu'il se base sur la Parole du Christ, la Parole à 

laquelle personne au monde ne peut résister, que personne ne peut 

réfuter, même lorsqu'on l'attaque avec toutes les armes de la 

philosophie."Jamais nulle part dans le monde, on n'a écrit de livre 

plus facile à comprendre que la Bible. Comparée aux autres livres, 

elle est comme le soleil par rapport à toutes les autres lumières. Ne 

vous laissez convaincre par personne de l'abandonner sous aucun 

prétexte. Si vous vous en écartez un instant, tout est perdu; on 

pourra vous entraîner n'importe où. Si vous restez fidèle aux 

Ecritures, vous serez victorieux". – Luther Dans sa prison, après sa 

condamnation par le Pape à être brûlé vif, Jean Hus déclara: "Ils 

peuvent tuer l'oie (dans sa langue, hus signifie oie), mais dans cent 

ans apparaîtra un cygne qu'ils ne pourront brûler." 

Il neigeait et un vent glacé hurlait furieusement autour de la 

maison, le jour où ce "cygne" naquit à Eisleben en Allemagne. Le 

lendemain, le nouveau-né fut baptisé dans l'église Saint Pierre et 

Martin Luther (1483-

1546)    

LE GRAND REFORMATEUR Par 

Orlando Boyer 

 



18 
 

Saint Paul, et comme c'était la Saint Martin, l'enfant reçut le nom 

de Martin Luther. 

Cent deux ans après que Jan Hus eut rendu l'âme sur le bûcher, le 

"cygne" affichait à la porte de l'église de Wittemberg ses quatre-

vingt-quinze thèses contre la vente des indulgences, acte qui fut à 

l'origine de la Grande Réforme. Jean Hus s'était trompé de deux 

années seulement dans sa prédiction. Afin de donner toute sa valeur 

à  l'œuvre  de  Martin  Luther,  il  faut  se  rappeler l'obscurantisme 

et la confusion qui régnaient à l'époque de sa naissance. D'après les 

estimations, au moins un million d'Albigeois étaient morts en 

France sur l'ordre du Pape d'exterminer sans pitié ces "hérétiques" 

(qui soutenaient la Parole de Dieu). Wycliffe, "l'étoile du matin de 

la Réforme", avait traduit la Bible en langue anglaise. Jean Hus, 

disciple de Wycliffe, était mort sur le bûcher en Bohème en 

suppliant le Seigneur de pardonner à ses persécuteurs. Jérôme de 

Prague, compagnon de Hus et érudit, avait subi le même supplice, 

chantant des hymnes dans les flammes jusqu'à ce qu'il rende son 

dernier soupir. Wessel, célèbre prédicateur d’Erfurt,  avait  été  mis  

en  prison  pour  avoir  enseigné  que  le  salut s'obtenait par la 

grâce. Mis aux fers, il mourut quatre ans avant la naissance de 

Luther. En Italie, quinze ans après la naissance de Luther,  

Savonarole, homme de Dieu et fidèle prédicateur de la Parole, fut 

pendu et son corps réduit en cendres, sur ordre de l'Eglise. C'est à 

cette époque que naquit Martin Luther. Comme nombre d'hommes 

parmi les plus célèbres, il appartenait à une famille pauvre. Il avait 

l'habitude de dire: "Je suis fils de paysans, mon père, mon grand-

père et mon arrière-grand-père étaient de vrais paysans". Puis, il 

ajouta: " Nous avons autant de raisons de nous glorifier de notre 



19 
 

ascendance que le diable de s'enorgueillir de ce qu'il descend des 

anges". 

Les parents de Martin devaient travailler sans répit et sans repos 

pour habiller, nourrir et éduquer leurs sept enfants. Le père 

travaillait dans les mines de cuivre et la mère, en plus de ses tâches 

domestiques, transportait du bois pour le feu sur son dos. Non 

seulement ses parents se préoccupaient de la croissance physique 

et intellectuelle de leurs enfants, mais ils se souciaient également 

de leur développement spirituel. Lorsque Martin eut l'âge de la 

raison, son père lui apprit à se mettre à genoux à côté de son lit, le 

soir avant de se coucher, et à prier Dieu afin que l'enfant "se 

souvienne de son Créateur" (Ecclésiaste 12:1). 

 Sa mère était sincère et pieuse; ainsi, elle apprit à ses enfants à 

considérer tous les moines comme des hommes saints et toute 

transgression des règlements de l'Eglise comme une transgression 

des lois de Dieu. Martin apprit les Dix Commandements et le Notre 

Père, à respecter le Saint Siège dans la Rome lointaine et sacrée et 

à regarder avec révérence tout ossement ou morceau de vêtement 

ayant appartenu à un saint. Cependant, sa religion reposait 

davantage sur un Dieu juge vengeur plutôt qu'ami des petits enfants 

(Matthieu 19:13-15). Une fois adulte, Luther écrivit : "Entendre 

mentionner le nom du Christ me faisait trembler et pâlir, car on 

m'avait appris à Le considérer comme un juge coléreux. On nous 

avait appris que nous devions nous-mêmes faire propitiation pour 

nos péchés; que nous ne pouvions pas racheter suffisamment nos 

fautes et qu'il était nécessaire de recourir aux saints du ciel et de 

prier Marie pour qu'elle intercède en notre faveur afin de détourner 

de nous la colère du Christ". 



20 
 

Le père de Martin, très satisfait des résultats scolaires de son fils 

dans la petite ville où ils demeuraient, décida de l'envoyer, lorsqu'il 

eut treize ans, à l'école franciscaine de la ville de Magdeburg. 

Le jeune garçon se présentait souvent à la confession où le prêtre 

lui imposait pénitence et l'obligeait à faire de bonnes actions afin 

d'obtenir l'absolution. Martin s'efforçait sans répit d'obtenir la 

faveur de Dieu au moyen de la piété, et ce même désir l'amena plus 

tard à la vie monastique. 

Pour subvenir à ses besoins à Magdeburg, Martin devait demander 

l'aumône dans les rues, chantant de porte en porte. Ses parents, 

pensant que cela irait mieux à Eisenach, l'envoyèrent étudier dans 

cette ville où, en outre, habitaient des parents de sa mère. 

Néanmoins, ces parents ne lui apportèrent aucune aide et le jeune 

garçon dut continuer à demander l'aumône pour pouvoir se nourrir. 

 Alors qu'il était sur le point d'abandonner ses études, pour prendre 

un travail manuel, une dame aisée, Madame Ursule Cota, 

impressionnée par ses prières à l'église et émue par l'humilité avec 

laquelle il recevait les restes de repas qu'on lui donnait à sa porte, 

l'accueillit au sein de sa famille. Pour la première fois, Luther 

découvrit ce qu'était l'abondance. Des années plus tard, il parlait 

d'Eisenach comme de "la ville bien-aimée". Lorsque Luther fut 

devenu célèbre, l'un des enfants de la famille Cota alla faire des 

études à Wittenberg, où Luther l'accueillit chez lui. 

Pendant son séjour chez madame Cota, sa tendre mère adoptive, 

Martin fit des progrès très rapides et reçut une solide instruction. 

Son maître, Jean Trebunius, était un homme cultivé et soigné. Il ne 

maltraitait pas ses élèves comme le faisaient les autres maîtres. On 



21 
 

raconte que lorsqu'il rencontrait les enfants de son école, il les 

saluait en retirant son chapeau, car "personne ne savait si parmi eux 

ne se trouvaient pas de futurs docteurs, régents, chanceliers ou rois 

[...]" Quant à Martin, l'ambiance de l'école et du foyer lui permit de 

se forger un caractère fort et inébranlable, si nécessaire pour 

affronter les ennemis redoutables de Dieu. 

Martin était plus sérieux et plus pieux que les autres enfants de son 

âge. C'est en pensant à cela que Madame Cota, à l'heure de sa mort, 

dit que Dieu avait béni son foyer à partir du jour où Luther y était 

entré.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           

BPendant ce temps, la situation économique des parents de Martin 

s'était quelque peu améliorée. Le père avait acquis un four pour 

fondre le cuivre et il en acheta ensuite deux autres. Il avait été élu 

conseiller de sa ville et il commençait à faire des projets pour 

l'instruction de ses enfants. Cependant, Martin n'eut jamais honte 

de ses jours d'épreuves et de misère ; au contraire, il les considérait 

comme la main de Dieu qui l'avait guidé, dirigé et préparé pour sa 

grande œuvre. Personne ne peut, une fois adulte, affronter  

sérieusement  et  avec  courage  les  vicissitudes  de  la  vie  si 

l'expérience ne lui a rien appris dans sa jeunesse. 

A dix-huit ans, Martin désirait faire des études universitaires. Son 

père, conscient des capacités de son fils, l'envoya à Erfurt qui était 

alors le centre intellectuel du pays, où plus de mille étudiants 

suivaient des cours. Le jeune homme étudia avec tant 

d'acharnement qu'à la fin du troisième trimestre, il obtint le grade 

de bachelier en philosophie. A vingt et un ans, il atteignit le 

deuxième grade académique, celui de docteur en philosophie ; les 



22 
 

étudiants, les professeurs et les autorités lui rendirent l'hommage 

qu'il méritait. 

Dans la ville d'Erfurt même, on comptait cent propriétés 

appartenant à l'Eglise, y compris huit couvents. Il y avait également 

une importante bibliothèque qui dépendait de l'université, où 

Luther passait tout son temps libre. Il priait toujours Dieu avec 

ferveur pour qu'il lui accorde sa bénédiction dans ses études. Il 

avait coutume de dire: "Bien prier est la partie la plus importante 

des études." Un de ses camarades écrivit à son sujet: "Chaque 

matin, il fait précéder ses études d'une visite à l'église et d'une 

prière à Dieu". Son père, qui désirait voir Martin devenir un célèbre 

avocat, lui acheta le Corpus juris, une grande œuvre de 

jurisprudence qui coûtait très cher. Cependant l'âme de Martin 

désirait Dieu avec ardeur et par-dessus toutes choses. Divers 

événements influencèrent Luther, l'amenant à embrasser la vie 

monastique, une décision qui emplit son père de tristesse et horrifia 

ses compagnons de l'université. 

Premièrement, dans la bibliothèque, il découvrit le merveilleux 

Livre des livres, la Bible complète, en latin. Jusqu'alors Luther 

avait cru que les petits extraits choisis par l'Eglise pour être lus le 

dimanche, constituaient la totalité de la Parole de Dieu. Après avoir 

lu la Bible pendant un long moment, il s'écria: " Oh! Si la 

Providence pouvait me donner un tel livre, pour moi tout seul! " A 

mesure qu'il lisait les Ecritures, son cœur se mit à percevoir la 

lumière que répandait la Parole de Dieu et son âme à ressentir une 

soif de Dieu toujours plus grande. A l'époque où il devint bachelier, 

ses longues heures d'étude le rendirent malade et sa maladie 

l'amena aux portes de la mort. Ainsi, sa faim de la parole de Dieu 



23 
 

s'enracina encore plus profondément dans le cœur de Luther. 

Quelque temps après cette maladie, alors qu'il rendait visite à sa 

famille, il reçut un coup d'épée et il faillit mourir deux fois avant 

qu'un chirurgien ne réussisse à guérir la blessure. Pour Luther, le 

salut de son âme prévalait sur tout autre désir.Un jour, un de ses 

amis intimes d'université fut assassiné. " Ah!, s'écria Luther, 

horrifié, que serait-il advenu de moi si j'avais été appelé dans l'autre 

vie si inopinément? "Mais parmi tous ces événements, celui qui 

ébranla le plus l'esprit de Luther, fut celui qu'il vécut pendant un 

terrible orage alors qu'il revenait de chez ses parents. Il ne pouvait 

se mettre à l'abri nulle part. Le ciel était en feu, les éclairs 

déchiraient les nuages sans arrêt. Soudain, un éclair frappa à côté 

de lui. Luther, empli d'épouvante et se sentant déjà près de l'enfer, 

se prosterna en criant: " Sainte Anne, sauve-moi et je me ferai 

moine! " 

 

Plus tard, Luther appela cet incident: " Ma voie royale vers Damas 

" et il tint la promesse qu'il avait faite à Sainte Anne. Il invita alors 

ses camarades à dîner avec lui. Après le repas, alors que ses amis 

se divertissaient en discutant tout en écoutant de la musique, il leur 

annonça soudain qu'à partir de ce moment, ils pouvaient le 

considérer comme mort, car il allait entrer au couvent. Ses amis 

essayèrent en vain de le dissuader. Dans l'obscurité de cette même 

nuit, le jeune homme, qui n'avait pas encore vingt-deux ans, se 

rendit au couvent des Augustins, frappa, la porte s'ouvrit et Luther 

entra. Le professeur admiré et fêté, la gloire de l'université, celui 

qui avait passé des jours et des nuits penchées sur ses livres, n'était 

plus maintenant qu'un simple frère augustin ! 



24 
 

Le monastère des Augustins était le meilleur des cloîtres d'Erfurt. 

Ses moines étaient les prédicateurs de la ville, très estimés pour 

leurs œuvres de charité envers la classe pauvre et opprimée. Il n'y 

eut jamais dans ce couvent un moine plus soumis, plus  dévoué  et  

plus  pieux  que  Martin  Luther.  Il  effectuait  les  travaux  les  plus 

humbles, comme portier, fossoyeur, balayeur de l'église et des 

cellules des moines. Il ne refusait pas de sortir mendier le pain 

quotidien pour le couvent dans les rues d'Erfurt. 

Pendant son année de noviciat, avant qu'il fasse ses vœux, les amis 

de Luther firent tout ce qui était en leur pouvoir pour le dissuader 

de persévérer dans sa décision. Les camarades qu'il avait invités à 

dîner pour leur annoncer son intention de se faire moine, restèrent 

deux jours près du portail du couvent, dans l'espoir qu'il reviendrait 

vers eux. Le père de Luther faillit devenir fou lorsqu'il comprit que 

ses prières étaient inutiles et que tous les projets qu'il avait faits 

pour l'avenir de son fils étaient détruits. Luther s'excusait en disant: 

"J'ai fait une promesse à Sainte Anne, pour sauver mon âme. Je suis 

entré au couvent et j'ai accepté cette condition spirituelle 

uniquement pour servir Dieu et lui plaire pour l'éternité." 

Cependant, Luther s'était fait trop d'illusions.  Après avoir essayé 

de crucifier sa chair par des jeûnes prolongés, en s'imposant les 

privations les plus sévères, en effectuant un nombre incalculable de 

veilles, enfermé dans sa cellule, il devait encore lutter contre les 

mauvaises pensées. Son âme clamait : 'Donne-moi la sainteté ou je 

meurs pour toute l’éternité ; emporte-moi vers le fleuve aux eaux 

pures et non à ces sources d'eaux contaminées ; conduis-moi vers 

les eaux de vie qui jaillissent du trône de Dieu". 



25 
 

Un jour, Luther trouva dans la bibliothèque du couvent une vieille 

bible en latin, attachée à la table par une chaîne ; pour lui, ce fut un 

trésor infiniment plus précieux que tous les trésors littéraires du 

couvent. Il fut si complètement absorbé par sa lecture que pendant 

des semaines entières, il oubliait de répéter les prières du jour de 

l'ordre. Ensuite, réveillé par la voix de sa conscience, Luther se 

repentit de sa négligence ; ses remords étaient tels qu'ils 

l'empêchaient de dormir. Il s'efforça donc de réparer son erreur et 

il y mit tant d'acharnement qu'il en oubliait de se nourrir. 

Dans cet état, décharné par tant de jeûnes et de veilles, il se sentit 

oppressé par la crainte au point d'en perdre connaissance et de 

tomber sur le sol. C'est ainsi que le trouvèrent les autres moines qui 

admirèrent une fois de plus son exceptionnelle piété ! Luther ne 

reprit conscience que lorsqu'un groupe de frères du chœur 

l'entourèrent en chantant. La douce harmonie arriva jusqu'à son 

âme et réveilla son esprit. Cependant, même à ce moment-là il lui 

manquait encore la paix perpétuelle de l'âme, il n'avait pas encore 

entendu le chœur céleste chanter : "Gloire à Dieu et paix sur la terre 

aux hommes de bonne volonté ". A cette époque, le vicaire général 

de l'ordre des Augustins, Staupitz, vint en visite au couvent. C'était 

un homme de grand discernement et d'une piété profonde ; il 

comprit immédiatement le problème du jeune moine et lui offrit 

une bible dans laquelle celui - ci put lire: "Le juste vivra par la foi". 

Depuis bien longtemps, Luther soupirait : " Oh, que Dieu me donne 

un tel livre rien que pour moi!" Maintenant il l'avait enfin! Il trouva 

un grand réconfort à la lecture de la Bible, mais la tâche ne pouvait 

être accomplie en un jour. Il resta donc plus résolu que jamais à 

atteindre la paix par la vie monastique, jeûnant et passant des nuits 

entières sans dormir. Gravement malade, il s'écria: "Mes péchés, 



26 
 

mes péchés!" Bien que sa vie fût sans tache, comme il l'affirmait et 

comme d'autres en témoignaient, il se sentait coupable devant 

Dieu, jusqu'à ce qu'un vieux moine lui rappelât une parole du Credo 

: "Je crois dans le pardon des péchés". Il vit alors que Dieu avait 

non seulement pardonné les péchés de Daniel et de Simon Pierre, 

mais également les siens. Peu de temps après ces événements, 

Luther fut ordonné prêtre. La première messe qu'il célébra fut un 

grand événement. Son père, qui ne lui avait pas pardonné depuis le 

jour où il avait abandonné ses études de jurisprudence, y assista, 

après être venu à cheval de Mansfield en compagnie de vingt-cinq 

amis et avec un don important pour le couvent. Lorsqu'il eut vingt-

cinq ans, Luther fut nommé à la chaire de philosophie de 

Wittenberg, où il alla vivre dans le couvent de son ordre. 

Cependant, son âme avait soif de la Parole de Dieu et de la 

connaissance de Christ. Outre les occupations que lui imposait sa 

chaire de philosophie, il se consacra à l'étude des Ecritures et en 

cette première année il obtint le titre de "licencié ès Ecritures". Son 

âme brûlait du feu du ciel; de toutes parts affluaient des multitudes 

pour écouter ses sermons, jaillis directement  de  son  cœur,  sur  

les  merveilleuses  vérités  que  lui  révélaient  les Ecritures.  L'un  

des  professeurs les  plus  célèbres  de  Leipzig,  connu  comme  "la 

lumière du monde", dit de lui: " Ce moine fera honte à tous les 

docteurs; il annoncera une doctrine nouvelle et réformera toute 

l'Eglise, parce qu'il se base sur la Parole du Christ, la Parole à 

laquelle personne au monde ne peut résister, que personne ne peut 

réfuter, même lorsqu'on l'attaque avec toutes les armes de la 

philosophie."L'un des moments cruciaux de la vie de Luther fut sa 

visite à Rome. Une grave dispute avait surgi entre sept couvents 

d'Augustins et il fut décidé de porter les points de désaccord devant 



27 
 

le Pape pour qu'il tranche. Comme Luther était le plus habile et le 

plus éloquent et qu'il était en outre très estimé et respecté par tous 

ceux qui le connaissaient, il fut choisi pour représenter son couvent 

à Rome. Luther fit le voyage à pied en compagnie d'un autre moine. 

En ce temps là, Luther était toujours fidèle et entièrement dévoué 

à l'Eglise catholique. Quand ils arrivèrent enfin à un endroit sur la 

route d'où l'on pouvait voir la ville célèbre, Luther tomba à genoux 

et s'exclama: "Ville sainte, je te salue!" 

Les deux moines passèrent un mois à Rome où ils visitèrent les 

divers sanctuaires et les lieux de pèlerinage. Luther célébra la 

messe dix fois. Il regretta que ses parents ne fussent pas encore 

morts, parce qu'il aurait pu les délivrer du purgatoire! Un jour, 

montant les saintes marches à genoux, afin d'obtenir l'indulgence 

que le chef de l'Eglise promettait en récompense de ce sacrifice, les 

paroles de Dieu résonnèrent dans ses oreilles avec un bruit de 

tonnerre: "Le juste vivra par la foi." Luther se leva et s'en alla, tout 

honteux. 

Après avoir vu la corruption qui régnait partout à Rome, son âme 

se raccrocha encore davantage à la Bible. De retour à son couvent, 

le. vicaire général insista pour qu'il suivît les cours nécessaires pour 

obtenir le titre de docteur, qui lui donnerait le droit de prêcher. 

Néanmoins, conscient de l'énorme responsabilité que ceci 

entraînerait devant Dieu et ne voulant pas céder, Luther dit: "C'est 

une chose d'une extrême importance pour un homme de parler à la 

place de Dieu [...] Ah! Docteur, en me demandant cela, vous m'ôtez 

la vie; je ne tiendrai pas plus de trois mois". Le vicaire général lui 

répondit: "Cela n'a pas d'importance, qu'il en soit ainsi au nom de 

Dieu, car Dieu a aussi besoin au ciel d'hommes consacrés et 



28 
 

intelligents". Elevé à la dignité de docteur en théologie, Luther 

brûlait plus encore du désir d'approfondir  ses  connaissances  dans  

les  Saintes  Ecritures;  il fut  alors  nommé prédicateur de la ville 

de Wittenberg. Les livres qu'il étudia et leurs marges pleines 

d'annotations en toutes petites lettres servent encore d'exemple aux 

érudits d'aujourd'hui, pour le soin et la méthode que Luther mit à 

ses études. Celui-ci écrivit au sujet de la grande transformation que 

subit sa vie à cette époque - là: "Avec le désir ardent de comprendre 

la Parole de Dieu, je me mis à étudier son épître aux Romains. Je 

notai que dans le premier chapitre, il est établi que la justice de 

Dieu se révèle dans l'Evangile (Romains 16:17). Je détestais 

l'expression: "la justice de Dieu", parce que selon ce que j'avais 

appris, je la considérais comme un attribut du Dieu saint qui le 

poussait à châtier les pécheurs. En dépit de ma vie irréprochable de 

moine, ma conscience troublée me montrait que j'étais un pécheur 

devant  Dieu.  Ainsi,  je  détestais  un  Dieu  juste  qui  châtiait les  

pécheurs  [...]  Ma conscience  était  inquiète  et  au  plus  profond  

de  moi,  mon  âme  se  révoltait. Cependant, je revenais sans cesse 

au même verset, parce que je voulais connaître ce qu'enseignait 

Paul. Finalement, après avoir médité ce point pendant des jours et 

des nuits, Dieu, en sa grâce infinie, me montra le verset: Le juste 

vivra par la foi. Je vis alors que la justice de Dieu, dans ce verset, 

est la justice que l'homme pieux reçoit de Dieu par la foi, comme 

un présent."C'est ainsi que l'âme de Luther se libéra de son 

esclavage. Il écrivit: "Je me sentis alors renaître et au paradis. Les 

Ecritures tout entières avaient maintenant pour moi une autre 

signification; je les étudiai en détail afin d'y découvrir tout ce 

qu'elles enseignaient sur la justice de Dieu. Avant, ces paroles 



29 
 

m'étaient odieuses; maintenant, je les recevais avec le plus grand 

amour. Ce verset fut pour moi la porte d'entrée au paradis. 

" Après  cette  merveilleuse  expérience,  Luther  prêcha  tous les  

jours;  en  certaines occasions, il lui arriva même de faire jusqu'à 

trois prédications le même jour, comme il  le rapporta lui-même: 

"Ce qu'est le pasteur pour le troupeau, la maison pour l'homme, le 

nid pour l'oisillon, le rocher pour la chèvre sauvage, le ruisseau 

pour le poisson, voilà ce qu'est la Bible pour les âmes fidèles." 

Enfin, la lumière de l'Evangile déchirait les ténèbres dans lesquels 

il vivait, et l'âme de Luther brûlait de conduire ceux qui l'écoutaient 

jusqu'à l'Agneau de Dieu, qui efface tous les péchés. 

Luther fit en sorte que le peuple considère la vraie religion, non pas 

comme une simple profession de foi ou un système de doctrines, 

mais comme la vie même en Dieu. La prière n'était plus un exercice 

dépourvu de sens, mais une communion avec Dieu qui nous aime 

d'un amour infini. Par le biais de ses sermons, Luther révéla le cœur 

de Dieu à des milliers d'auditeurs, à travers son propre cœur. Lors  

d'une  convention  d'Augustins,  Luther  fut  invité  à  prêcher,  mais  

au  lieu  de délivrer un message doctrinal de sagesse humaine, 

comme on s'y attendait, il prononça une homélie ardente contre la 

langue médisante des moines. Les Augustins, impressionnés par ce 

message, l'élirent directeur avec la charge de onze couvents! 

Luther ne se contentait pas de prêcher la vertu, il la mettait en 

pratique et aimait vraiment son prochain. A cette époque, la peste, 

venue d'Orient, frappa Wittenberg. On calcule que le quart de la 

population de l'Europe, la moitié de la population de l'Allemagne, 

fut fauché par la peste. Lorsque les professeurs et les étudiants 

fuirent la ville, ils insistèrent pour que Luther les suivît, mais celui-



30 
 

ci répondit: "Où fuir? ma place est ici; le devoir ne me permet pas 

d'abandonner mon poste, avant que Celui qui m'y a placé ne 

m'appelle. Ce n'est pas que je ne craigne pas la mort, j'espère 

simplement  que  le  Seigneur  me  donnera  du  courage."  C'est  

ainsi  que  Luther continua d'exercer son ministère, prenant soin de 

l'âme et du corps de ses semblables pendant un temps d'affliction 

et d'angoisse universelles. La réputation du jeune moine s'étendit 

très loin. Pendant ce temps sans s'en rendre compte, tout en 

travaillant infatigablement pour l'Eglise, il s'était écarté de la voie 

libérale où s'était engagée l'Eglise dans sa doctrine et dans la 

pratique. Au  mois  d'octobre  1517,  Luther  afficha  à  la  porte  de  

l'église  du  château  de Wittenberg ses 95 thèses, dont la teneur 

était que Christ demandait que l'on se repente et s'attriste pour le 

péché commis, et non la pénitence. Luther afficha ses thèses ou 

propositions en vue d'un débat public à la porte de l'église, comme 

c'était alors la coutume. Mais celles-ci, rédigées en latin, furent sur 

le champ traduites en allemand, en hollandais et en espagnol. En 

moins d'un mois, à la surprise de Luther, elles étaient parvenues en 

Italie et faisaient trembler les bases du vieil édifice de Rome. 

La conséquence de cet affichage des 95 thèses à la porte de l'église 

de Wittenberg fut la naissance de la Réforme, c'est-à-dire, que cet 

acte fut à l'origine du grand mouvement des âmes qui, dans le 

monde entier, désiraient ardemment retrouver la source pure, la 

Parole de Dieu. Cependant, Luther n'attaquait pas l'Eglise 

catholique; au contraire, il prenait la défense du pape contre les 

vendeurs d'indulgence. Au mois d'août 1518, Luther fut appelé à 

Rome pour y répondre à l'accusation d'hérésie qu'on lui intentait. 

Néanmoins, l'électeur Frédéric refusa de le laisser sortir du pays et 

Luther reçut ordre de se présenter à Augsbourg. "Ils vont te brûler 



31 
 

vif", lui dirent ses amis. Luther leur répondit alors résolument: "Si 

Dieu soutient la cause, la cause l'emportera". 

L'ordre que le nonce du pape donna à Luther à Augsbourg fut clair: 

"Rétractez-vous ou vous ne sortirez pas d'ici". Mais, Luther réussit 

à fuir par une petite porte dans le mur de la ville, en profitant de 

l'obscurité de la nuit. A son retour à Wittenberg, un an après 

l'affichage de ses thèses, Luther était devenu le personnage le plus 

populaire de toute l'Allemagne. Il n'y avait pas de journaux à 

l'époque, mais Luther répondait à toutes les critiques et ces 

réponses étaient ensuite publiées sous forme d'opuscules. Les écrits 

de Luther publiés ainsi constituent aujourd'hui une centaine de 

volumes. Erasme, le célèbre humaniste et érudit hollandais, écrivit 

à Luther: "Vos livres sont en train de réveiller tout le pays [...]. Les 

hommes les plus éminents d'Angleterre apprécient vos écrits 

[...]."Lorsque la bulle d'excommunication envoyée par le pape 

arriva à Wittenberg, Luther répondit par un traité adressé au pape 

Léon X, où il l'exhortait à se repentir au nom du Seigneur. La bulle 

du pape fut brûlée loin des murs de la ville de Wittenberg devant 

une grande foule. A ce sujet, Luther écrivit au vicaire général: "Au 

moment de brûler la bulle, je tremblais et je priais, mais maintenant 

je suis satisfait d'avoir accompli cet acte énergique". Luther 

n'attendit pas l'excommunication du pape, mais quitta 

immédiatement l'Eglise de Rome pour rejoindre l'Eglise du Dieu 

vivant. Toutefois, l'empereur Charles Quint, qui allait convoquer 

sa première Diète dans la ville de Worms, demanda à Luther de 

comparaître afin de répondre, en personne, aux charges de ses 

accusateurs. Les amis de Luther lui déconseillèrent vivement d'y 

aller, rappelant: "Jan Hus ne s'est-il pas rendu à Rome pour y être 

brûlé, en dépit de la promesse de l'Empereur qu'il aurait la vie 



32 
 

sauve?" Mais en réponse à tous leurs efforts pour le dissuader de 

comparaître devant ses ennemis, Luther, fidèle à l'appel de Dieu, 

leur dit: "Même s'il y a à Worms autant de démons que de tuiles sur 

les toits, j'ai confiance en Dieu et j'irai". Après avoir donné des 

instructions au sujet de son œuvre, au cas où il ne reviendrait pas, 

il partit. 

Pendant son voyage vers Worms, la foule se pressait en masse pour 

voir le grand homme qui avait eu le courage de défier l'autorité du 

pape. A Mora, il prêcha en plein air, parce que les églises étaient 

trop petites pour les énormes foules qui voulaient entendre ses 

sermons. A la vue des clochers des églises de Worms, il se dressa 

dans la voiture dans laquelle il voyageait et se mit à chanter son 

hymne, le plus célèbre de la Réforme: Ein Feste Burg, c'est-à-dire 

"Notre Dieu est une forteresse". Lorsqu'il  entra  enfin  dans  la  

ville,  il  était  escorté  d'une  foule  beaucoup  plus nombreuse que 

celle qui avait accueilli Charles Quint. Le lendemain, il fut présenté 

devant l'empereur, au côté duquel se tenaient le délégué du pape, 

six électeurs de l'empire, vingt-cinq ducs, huit margraves, trente 

cardinaux et évêques, sept ambassadeurs, les députations de dix 

villes et un grand nombre de princes, comtes et barons. 

On pourrait facilement croire que le réformateur était un homme de 

grand courage et de grande force physique pour oser affronter tant 

de bêtes sauvages dont le seul et ardent désir était de le mettre en 

pièces. Mais, à la vérité, il avait passé une grande partie de sa vie à 

l'écart des hommes et, surtout, le voyage l'avait bien affaibli car il 

avait dû avoir recours aux soins d'un  médecin. Néanmoins, il  ne 

perdit pas sa fermeté et il se montra plein de courage, non pas du 

sien propre, mais par la puissance de Dieu. 



33 
 

Conscient   qu'il   devait   comparaître   devant   l'une   des   

assemblées   d'autorités religieuses et civiles les plus imposantes de 

tous les temps, Luther passa la nuit précédente à veiller. Prosterné, 

le visage contre terre, il lutta avec Dieu, pleurant et suppliant. Un 

de ses amis l'entendit prier ainsi: "Oh Dieu Tout-Puissant! La chair 

est faible, le diable est fort! Oh, Dieu, mon Dieu! Je te supplie de 

rester à mes côtés pour affronter la raison et 'la sagesse du monde. 

Fais-le, car toi seul le peux. Il ne s'agit pas de ma cause, mais de la 

tienne. Qu'ai-je à voir avec les grands de ce monde? C'est ta cause, 

Seigneur, ta cause juste et éternelle. Sauve-moi, ô Dieu fidèle! Je 

n'ai confiance qu'en toi, ô Dieu, mon Dieu [...] Je suis prêt à donner 

ma vie, comme un agneau. Le monde ne réussira pas à réduire ma 

conscience au silence, même s'il est plein de démons; et si mon 

corps doit être détruit, mon âme t'appartient et sera avec toi pour 

l'éternité […] " 

On raconte que le lendemain. lorsque Luther passa le seuil de la 

salle où il devait se présenter devant la Diète, le général vétéran 

Freudsburg mit la main sur l'épaule du 

Réformateur et lui dit: "Petit moine, tu vas affronter une bataille 

différente, que ni moi ni  aucun capitaine n'avons jamais affrontée,  

même lors de  nos plus sanglantes conquêtes. Mais, si la cause est 

juste, et tu es convaincu qu'elle l'est, avance au nom de Dieu et ne 

crains rien car Dieu ne t'abandonnera pas". Le grand général ne 

savait pas que Martin Luther avait déjà gagné la bataille par la 

prière et qu'il entrait uniquement pour informer ses pires ennemis  

de cette victoire. Lorsque  le  nonce  du  pape  exigea  que  Luther  

se  rétractât  devant  l'auguste assemblée, celui-ci répondit: "Si vous 

ne m'avez pas convaincu d'erreur par le témoignage des Ecritures 



34 
 

ou par vos arguments - puisque je ne crois ni dans le pape ni dans 

les conciles, car il est évident qu'ils se sont souvent trompés et qu'ils 

se contredisent entre eux - ma conscience doit obéir à la Parole de 

Dieu. Je ne peux pas me rétracter, je ne peux rien retirer car il n'est 

ni juste ni sûr d'agir contre sa conscience. Que Dieu me soit en aide, 

amen."De retour dans sa chambre, Luther leva les mains vers le 

ciel, et le visage illuminé, s'exclama: "Que tout soit consommé! 

Que tout soit consommé! Si j'avais mille têtes, je me les ferais 

toutes couper avant de me rétracter!" 

La ville de Worms se réjouit, en apprenant la réponse hardie faite 

par Luther au nonce du pape. Les paroles du Réformateur furent 

rapportées et répandues au sein de la population qui lui rendit un 

hommage bien mérité. Bien que les papistes n'eussent pas obtenu 

de l'empereur, à cause de la grande influence du Réformateur, qu'il 

violât le sauf-conduit accordé et qu'il fît brûler le soi- disant 

hérétique sur le bûcher, Luther dut toutefois affronter un autre 

grave problème. L'édit d'excommunication entra immédiatement 

en vigueur; Luther était donc considéré comme un criminel et, une 

fois la durée de son sauf-conduit écoulée, il devrait être livré à 

l'empereur; tous ses livres devaient être confisqués et brûlés; lui 

venir en aide de quelque façon que ce soit serait considéré comme 

un crime capital. 

 Mais il est facile à Dieu de prendre soin de ses enfants. Sur le 

chemin de retour à Wittenberg, Luther fut soudain entouré dans un 

bois par une bande de cavaliers masqués, qui, après avoir renvoyé 

les personnes qui l'accompagnaient, le conduisirent au milieu de la 

nuit au château de Wartburg, près d'Eisenach. C'était un stratagème 

du prince de Saxe pour sauver Luther de ses ennemis qui 



35 
 

préméditaie nt de l'assassiner avant qu'il n'arrivât chez lui. Au 

château, Luther passa de nombreux mois incognito; il prit le nom 

de Chevalier Georges et le monde extérieur le crut mort. De fidèles 

serviteurs de Dieu priaient jour et nuit. Les paroles du peintre 

Albert Dürer expriment les sentiments du peuple: " Ô Dieu! si 

Luther est mort, qui nous expliquera l'Evangile maintenant?" 

Toutefois, de sa retraite, à l'abri de ses ennemis, Luther avait toute 

liberté pour écrire; le monde comprit ensuite, au vu d'une telle 

quantité de littérature, qu'il s'agissait de l'œuvre de la plume même 

de Luther et qu'en fait celui-ci était vivant. Le Réformateur 

connaissait bien l'hébreu et le grec et, en trois mois, il traduisit le 

Nouveau Testament en allemand. Quelques mois plus tard, l'œuvre, 

une fois imprimée, était dans les mains du peuple. Il se vendit cent 

mille exemplaires de cette œuvre en quarante ans, en plus des 

cinquante-deux éditions qui furent imprimées dans d'autres villes. 

C'était pour l'époque un tirage considérable, mais Luther n'accepta 

pas un centime de droits d'auteur. La plus grande œuvre de sa vie 

fut sans doute de donner la Bible dans sa propre langue au peuple 

allemand, après son retour à Wittenberg. Certes, il y avait d'autres 

traductions, mais elles étaient écrites dans un allemand latinisé que 

le peuple ne comprenait pas. La langue allemande de l'époque était 

un ensemble de dialectes, mais dans sa traduction de la Bible, 

Luther employa un langage que tous comprenaient, celui-là même 

que des hommes comme Goethe et Schiller utilisèrent pour écrire 

leurs œuvres. Le succès de sa traduction des Saintes Ecritures à 

l'usage des plus humbles est confirmé par le fait qu'après quatre 

siècles, on considère encore sa traduction comme la principale. Un 

autre facteur important qui contribua au succès de cette traduction 

fut que Luther était un érudit en hébreu et en grec, ce qui lui permit 



36 
 

de traduire directement à partir des langues d'origine. Néanmoins, 

la valeur de son œuvre ne se base pas uniquement sur les 

indiscutables dons de linguiste de son auteur, mais bien sur le fait 

que Luther connaissait la Bible mieux que quiconque, puisqu'il 

avait ressenti l'angoisse éternelle et qu'il avait trouvé dans les 

Ecritures la seule véritable consolation. Luther connaissait 

intimement et aimait sincèrement l'Auteur du Livre. En 

conséquence, son cœur brûlait du feu et de la puissance du Saint-

Esprit. C'est là le secret qui lui permit de traduire cette œuvre 

immense en allemand en si peu de temps. 

 

Comme on le sait, la force de Luther et de la Réforme fut la Bible. 

De Wartburg, Luther écrivit à son peuple de Wittenberg: "Jamais 

nulle part dans le monde, on n'a écrit de livre plus facile à 

comprendre que la Bible. Comparée aux autres livres, elle est 

comme le soleil par rapport à toutes les autres lumières. Ne vous 

laissez convaincre par personne de l'abandonner sous aucun 

prétexte. Si vous vous en écartez un instant, tout est perdu; on 

pourra vous entraîner n'importe où. Si vous restez fidèle aux 

Ecritures, vous serez victorieux". Après avoir quitté son habit de 

moine, Luther décida de quitter complètement la vie monastique;  

il épousa  Katharina  von  Bora, une  religieuse  cistercienne  qui  

avait également quitté le cloître après avoir compris qu'une telle vie 

était contraire à la volonté de Dieu. Le personnage de Luther, assis 

près de la cheminée chez lui avec sa femme et ses six enfants qu'il 

aimait tendrement, inspire les hommes davantage que le grand 

héros qui se présenta devant le légat pontifical à Augsbourg. Lors 

des cultes domestiques, la famille se groupait autour d'un 



37 
 

harmonium pour louer Dieu tous ensemble. Le Réformateur lisait 

le Livre qu'il avait traduit pour le peuple, puis tous louaient Dieu et 

priaient jusqu'à ce qu'ils ressentissent la présence divine parmi eux. 

Luther et son épouse s'aimaient profondément. C'est lui qui dit : "Je 

suis riche, Dieu m'a donné ma nonne et trois fils, les dettes ne me 

font pas peur: c'est Katharina qui paie tout." Katharina von Mora 

était estimée de tous. En fait, certains en vinrent à la critiquer parce 

qu'elle était trop économe; mais que serait-il advenu de Martin 

Luther et de toute sa famille, si elle avait agi comme lui? On raconte 

que, profitant du fait que sa femme était malade, il donna son 

propre repas à un étudiant qui avait faim. Il n'acceptait rien de ses 

élèves et refusait de vendre ses écrits, laissant tout le profit aux 

typographes. Au cours de ses méditations sur les Ecritures, il 

oubliait souvent de manger. Alors qu'il écrivait son commentaire 

du psaume 23, il resta trois jours enfermé dans sa chambre, avec du 

pain et du sel pour toute nourriture. Lorsque sa femme fit ouvrir la 

porte par un serrurier, ils le trouvèrent en train d'écrire, plongé dans 

ses pensées et complètement étranger à tout ce qui se passait autour 

de lui. Il est difficile de se faire une idée exacte de tout ce que nous 

devons aujourd'hui à Martin Luther. La façon dont il a ouvert la 

voie pour que le peuple soit libre de servir Dieu conformément à 

ses lois, dépasse notre compréhension. C'était un grand musicien et 

il écrivit quelques-uns des hymnes les plus spirituels que l'on 

chante encore aujourd'hui. Il prépara le premier recueil d'hymnes 

grâce à un grand travail de compilation et il établit la coutume de 

faire chanter ensemble les gens qui assistaient au  culte.  Il  insista  

pour  que  non  seulement  les  garçons,  mais  aussi  les  filles, 

reçoivent une instruction, se convertissant ainsi en père des écoles 

publiques. Avant Luther, le sermon avait peu d'importance dans les 



38 
 

cultes, mais il en fit la partie principale. Il donna l'exemple lui-

même pour contribuer à établir cette coutume; en effet c'était un 

prédicateur d'une grande éloquence. Il n'avait pas une très haute 

opinion de lui-même, mais ses messages venaient du plus profond 

de son cœur, à tel point que le peuple ressentait la présence de Dieu 

lorsqu'il prêchait. A Zwickau, il prêcha devant vingt-cinq mille 

personnes sur la place publique. On calcule qu'il écrivit cent quatre-

vingt volumes dans sa langue maternelle et presque autant en latin. 

Malgré les diverses maladies dont il souffrait, il n'en continuait pas 

moins ses efforts, disant: "Si je mourais dans mon lit, ce serait une 

honte pour le pape." On attribue généralement le grand succès de 

Luther à son intelligence extraordinaire et à ses dons remarquables. 

En réalité, il avait coutume de prier pendant des heures entières. Il 

disait que s'il ne passait pas deux heures en prière le matin, il 

s'exposait à ce que Satan gagne la victoire sur lui dans la journée. 

Un biographe écrivit: "Le temps qu'il passe à prier engendre le 

temps nécessaire pour tout ce qu'il fait. Le temps qu'il passe à 

sonder la Parole vivifiante, lui emplit le cœur qui ensuite déborde 

dans ses sermons, dans sa correspondance et dans ses 

enseignements."Sa femme disait que les prières de Luther 

"ressemblaient parfois aux demandes insistantes de son petit 

garçon Hanschen qui avait confiance en la bonté de son père; 

parfois aussi, c'était comme la lutte d'un géant dans les affres du 

combat."Dans L'Histoire  de  l'Eglise  chrétienne de  Souer,  on  

peut  lire:  "Martin  Luther prophétisait, évangélisait, parlait en 

langues et les interprétait, il manifestait tous les dons du Saint-

Esprit." A soixante-deux ans, il fit son dernier sermon sur le texte: 

" Cachez ces choses aux sages et aux connaisseurs et révélez-les 

aux enfants." Ce même jour, il écrivit à Katharina, son épouse bien-



39 
 

aimée: "Remets ton fardeau au Seigneur et il te soutiendra.  Amen".  

Cette  phrase  est  tirée de  sa  dernière lettre. Toute sa  vie il 

s'attendait à ce que le pape parvînt à mettre à exécution sa menace 

répétée de le faire brûler vif. Toutefois, ce n'était pas la volonté de 

Dieu. Le Christ l'appela à lui lors d'une crise cardiaque à Eisleben, 

sa ville natale. Les dernières paroles de Luther furent: "Je vais 

remettre mon esprit". Puis il loua Dieu à haute voix: "Ô, mon Père 

céleste! mon Dieu, Père de notre Seigneur Jésus- Christ, en qui je 

crois, que j'ai prêché et à qui je me suis confessé, que j'ai aimé et 

loué [...] Ô, mon Seigneur bien-aimé Jésus-Christ, je te 

recommande ma pauvre âme. Oh, mon Père céleste, très bientôt, je 

devrai abandonner ce corps, mais je sais que je resterai 

éternellement auprès de toi et que rien ne pourra m'arracher de tes 

mains! " Puis, après avoir récité trois fois Jean 3:16, il répéta: "Père, 

en tes mains je remets mon esprit, pour que tu me délivres, Dieu 

fidèle", puis il ferma les yeux et s'endormit. Un immense cortège 

de croyants qui l'aimaient sincèrement, précédé de cinquante 

cavaliers, sortit d'Eisleben pour se rendre à Wittenberg, passa la 

porte de la ville où le Réformateur avait, des années plus tôt, brûlé 

la bulle d'excommunication et entra par les portes de cette même 

église où, il y avait vingt-neuf ans, Luther avait affiché les 95 

thèses. Pendant le culte funèbre, le pasteur Bugenhagen et 

Melanchthon, le compagnon inséparable de Luther, prononcèrent 

chacun un discours. Puis, on ouvrit la sépulture, placée auparavant 

à côté de la chaire et on y déposa le corps de Luther. Quatorze ans 

plus tard, le corps de Melanchthon trouva le repos de l'autre côté 

de la chaire dans cette même église. Autour de ces deux sépultures, 

reposent les dépouilles de plus de quatre-vingt-dix maîtres de 

l'Université. 



40 
 

Les portes de l'église du château furent détruites par un incendie 

pendant le bombardement de Wittenberg en 1760, mais elles furent 

remplacées par des portes en bronze en 1812, sur lesquelles on 

trouve gravées les 95 thèses. Mais ce grand homme, qui persévéra 

dans la prière, laissa gravée, non dans le métal qui finit par se 

ronger, mais dans des centaines de millions d'âmes immortelles, la 

Parole de Dieu qui portera ses fruits pour l'éternité.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 
 

 

 

 

 

 

Or, en ce même jour, lorsque le soir fut venu, il leur dit : Passons 

de l'autre côté de l'eau. Et, laissant les troupes, ils l'emmenèrent 

avec eux, lui étant déjà dans la nacelle; et il y avait aussi d'autres 

petites nacelles avec lui. Et il se leva un si grand tourbillon de vent, 

que les vagues se jetaient dans la nacelle, de sorte qu'elle 

s'emplissait déjà. Or il était à la poupe, dormant sur un oreiller; et 

ils le réveillèrent et lui dirent : Maître ! ne te soucies-tu point que 

nous périssions ? Mais lui, étant réveillé, tança le vent, et dit à la 

mer : Tais-toi, sois tranquille. Et le vent cessa, et il se fit un grand 

calme. Puis il leur dit : Pourquoi êtes-vous ainsi craintifs ? 

Comment n'avez-vous point de foi ? Et ils furent saisis d'une grande 

crainte et ils se disaient l'un à l'autre : mais qui est celui-ci, que le 

vent même et la mer lui obéissent ? Marc, IV, 37-41 

Le catholicisme, c'est l'homme substitué à Dieu. Le protestantisme, 

c'est Dieu remis à la place usurpée par l'homme. 

Et d'abord, le catholicisme substitue la parole de l'homme à la 

Parole divine. Ses autorités, ce sont les traditions des Pères de 

l'Eglise, les décrets des conciles et les décisions papales. C'est sous 

ce joug humain et faillible que le catholique fait plier sa conscience. 

Le protestantisme écoute avec respect ce que les chrétiens 

Guillaume Farel (1489-1565)    

LE REFORMATEUR FRANCAIS, LE PREMIER ET LE 

PLUS VAILLANT MISSIONNAIRE DU 

PROTESTANTISME DE LANGUE FRANCAISE par 

Frédéric Godet 

 



42 
 

vénérable de tous les temps ont dit et pensé. Mais il n'attribue une 

autorité infaillible qu'à l'Ecriture Sainte. 

Le catholicisme substitue, en second lieu, l'œuvre de l'homme à 

l'œuvre de Dieu. Ce qui nous sauve, selon lui, ce sont nos propres 

mérites acquis par les actes religieux de la confession et de la 

communion, par les pénitences imposées de la part de l'Eglise, par 

les Pater noster et les Ave Maria un certain nombre de fois   récités,   

par   l'achat   des   lettre   d'indulgence,   par   la   soumission   aux 

ordonnances de l'Eglise, et enfin, si, malgré tout cela, il reste encore 

quelque chose à faire après cette vie, par les souffrances du 

purgatoire. Le protestant, au contraire, ne reconnaît de mérite que 

celui de Jésus-Christ seul, qu'Il a acquis par son obéissance sans 

tache et sa mort volontaire, et qu'Il fait rejaillir, dans son immense 

amour, sur quiconque accepte avec foi et humilié son œuvre de 

Sauveur. Le  catholicisme  va  plus  loin  encore.  Il  ose  en  plus  

d'un  point  substituer  la personne de l'homme à celle de Dieu. Il 

pose le prêtre comme intermédiaire nécessaire entre le Seigneur et 

le fidèle, tellement que dans la grande affaire du salut, l'âme a 

beaucoup plutôt à s'adresser cette question : A quoi en suis-je avec 

mon prêtre, avec l'Eglise ? que celle-ci : A quoi en suis-je avec mon 

Seigneur, avec le Ciel ? Le saint béatifié, le patron du lieu, la vierge 

Marie, puis bientôt l'image  matérielle,  le  tableau,  la  statue,  la  

relique,  l'os,  le  vêtement,  sont également substitués au Dieu 

vivant et seul adorable, dans l'invocation populaire. Le  

protestantisme  a  horreur de  tout  ce qui  tend  à  mettre  une  

créature quelconque entre l'âme et son Sauveur, entre le sarment et 

son cep, et à reporter sur la créature l'honneur qui n'appartient qu'à 

Dieu. La subtile distinction catholique entre culte d'adoration et 



43 
 

culte d'invocation ne tranquillise nullement la conscience. Son mot 

d'ordre est franchement et sur tous les points : Gloire à Dieu seul ! 

Cette chute profonde qu'a faite le catholicisme, ne trouve son 

pendant que dans celle du paganisme au sein de la première 

création. Au temps de la Réformation, elle n'échappait qu'aux 

regards de ceux qui fermaient les yeux pour ne point voir. 

Aussi de toutes parts sentait-on le besoin d'une restauration 

religieuse et morale. Les peuples, les magistrats, les empereurs, 

trouvant tous dans la religion, telle qu'elle se pratiquait sous leurs 

yeux, moins de moralité que dans leur propre conscience, criaient 

d'une commune voix : Réforme ! De grands théologiens et ceux 

d'entre les évêques qui avaient encore le sentiment de la sainteté de 

leur charge, ne cessaient aussi de crier : Réforme ! 

Trois conciles, solennellement assemblés, s'étaient eux-mêmes 

associés à ce cri, dans le siècle qui précéda la Réformation, et 

avaient reconnu la nécessité d'une réforme dans l'Eglise, dans les 

chefs et dans les membres, dans la foi et dans les mœurs ! Le pape 

lui-même, enfin avait bien été obligé de se mettre à la remorque du 

sentiment universel et de répéter après tous les autres : Réforme ! 

Mais à chaque fois des obstacles, suscités par le mauvais vouloir et 

la perfidie de ceux qui ne se souciaient pas de réforme, précisément 

parce que c'était eux qui en avaient besoin, entravèrent la 

réalisation d'un vœu si juste et si général. Nous avons rappelé déjà, 

comme exemple, la conduite de Martin V, à Constance ! Et au 

milieu de cette tempête, dans laquelle menaçait de sombrer l'Eglise, 

Jésus semblait dormir ¨Les vagues de l'ignorance, de la 

superstition, de la corruption morale  envahissaient  la  nacelle,  la  

couvrirent  de  leur  écume.  Quelques nautoniers obscurs, 



44 
 

connaissant seuls le vrai Rédempteur, l'appelaient avec angoisse, 

lui criant : Seigneur ! Nous périssons ! Sauve-nous ! Il paraissait 

sourd à ces appels. Dormait-Il réellement ? Non certes ! Dans la 

gloire où Il est entré, le Gardien d'Israël, le divin Chef de l'Eglise, 

ne sommeille ni ne s'endort. Il attendait seulement que la détresse 

fût au comble, afin qu'il fût bien constaté que nul que Lui ne 

pouvait aider. Et alors Il se leva ! Et quelle ne fut pas la majesté de 

ce lever ! 

On a discuté pour savoir si la Réformation prit proprement 

naissance en Allemagne, en Suisse ou en France. La vérité est que, 

lorsque Jésus se leva pour sauver son Eglise, ce ne fut, à 

proprement parler, ni à Erfurt dans la cellule où priait Luther, ni à 

Einsiedeln dans l'église où prêchait Zwingle, ni à Paris dans la salle 

académique où enseignait Lefèvre et où l'entendait Farel; ce fut 

dans tous ces lieux à la fois. Ce que le Seigneur a dit de sa dernière 

venue : Comme l'éclair brille et se fait voir en même temps depuis 

un bout du ciel jusqu'à l'autre, il en sera de même à l'avènement du 

Fils de l'homme, cette parole s'applique déjà en quelque manière au 

grand jour de la Réformation, prélude de l'avènement final du 

Seigneur. 

En 1512, Lefèvre, professeur à l'Université de Paris, opposait à la 

justice des œuvres la vraie justice dont parle saint Paul quand il dit 

: Vous êtes sauvés par la grâce, par la foi; et il annonçait en termes 

non couverts le prochain renouvellement de l'Eglise. 

En  1516, Zwingle,  sans  jamais  avoir entendu  prononcer le  nom 

de  Lefèvre, prêchait dans les églises d'Einsiedeln et de Glaris, au 

cœur de la Suisse, le pur évangile  de  la  grâce  de  Dieu  :  "J'ai  

commencé,  dit-il  lui-même,  à  prêcher l'Evangile l'an de grâce 



45 
 

1516." En 1517, Luther, au nord de l'Allemagne, aux oreilles de qui 

n'avaient probablement jamais retenti les noms de Lefèvre et de 

Zwingle, affichait à la porte de l'église de Wittemberg ces 95 thèses 

qui parcoururent l'Allemagne et l'Europe avec une rapidité qui 

semble une anticipation de nos temps, et furent, pour le nouveau 

paganisme qui menaçait de submerger l'Eglise, le solennel : Tais-

toi ! du Seigneur. 

Cette simultanéité remarquable du mouvement réformateur sur des 

points aussi distants, montrerait à elle seule que cette œuvre ne fut 

pas l'œuvre d'un homme, mais celle de Dieu seul. C'est ce que 

confirmera, j'espère, le tableau de cette œuvre elle-même. 

La   réformation   de   Neuchâtel   a   eu   lieu   en   1530,   treize   

ans   après   le commencement du mouvement religieux en 

Allemagne (31 octobre 1517). Cinq ans auparavant, Zurich, le 

premier d'entre tous les cantons, avait aboli la messe et rétabli 

l'Evangile (12 avril 1525). Il ne s'était écoulé que deux ans depuis 

que Berne (février 1528), un an depuis que Bâle avaient accompli 

la même œuvre. En vous faisant faire connaissance aujourd'hui 

avec l'homme qui fut le principal instrument de la réformation de 

l'Eglise dans notre pays, Farel, en poursuivant dès l'enfance le récit 

de cette vie si active et si agitée, nous nous trouverons en contact 

avec l'œuvre de la Réformation dans la plupart des endroits que 

nous venons de nommer, et nous aurons ainsi l'occasion de jeter un 

coup d'œil rapide sur cette œuvre hors de chez nous, aux différentes 

phases de son développement. 

Au midi de la France, en Dauphiné, dans une contrée alpestre dont 

les vallons sont arrosés par les petites rivières qui, de leurs eaux 

écumeuses, grossissent la Durance, affluent du Rhône, dans le 



46 
 

district dont les collines sont dominées par le Mont de l'Aiguille et 

le Col de Glaize, se trouvait, il y a plus de trois siècles et demi, et 

se trouve encore, un hameau entouré de gazons fleuris et caché à 

demi par les arbres qui l'entourent. Il s'appelle encore à cette heure 

: Les Farelles. (Je tiens ce nom de M. Eward, ecclésiastique 

neuchâtelois, ancien pasteur à St- Laurent-du-Cros, à une lieue de 

ce hameau). Là se distinguait au-dessus des chaumières du hameau 

une maison de plus grande apparence, le château d'un noble de 

campagne, une gentilhommière, comme l'on disait, où vivait une 

famille qui faisait partie des serviteurs les plus dévoué de la 

papauté. Ce fut dans cette maison,   dont   l'emplacement   et   les   

ruines   sont   encore   reconnaissables aujourd'hui, que naquit, en 

1480, Guillaume Farel, le Réformateur de notre pays. 

Il fut élevé dans les pratiques de la dévotion romaine la plus 

scrupuleuse. A l'âge de sept ou huit ans, son père et sa mère le 

conduisirent en pèlerinage sur une montagne qui dominait la 

Durance, et où se trouvait un endroit nommé la Sainte- Croix. 

"La croix qui est en ce lieu, disait-on, est du propre bois en lequel 

Jésus- Christ a été crucifié, et le cuivre de la croix est du bassin 

dans lequel il lava les pieds de ses Apôtres." Les crédules parents 

et l'enfant contemplèrent avec dévotion ces objets sacrés; ils 

ouvrirent de plus grands yeux encore quand le prêtre, leur faisant 

remarquer un petit crucifix suspendu à la croix, leur dit : "Voyez 

ce petit crucifix : Quand les diables font les grêles et les foudres, il 

se meut tellement qu'il semble se détacher de la croix comme 

voulant courir contre le diable, et il jette des étincelles de feu contre 

le mauvais temps. Si cela ne se faisait, il ne resterait rien sur la 

terre." D'un naturel ardent, d'une imagination vive, d'un cœur naïf 



47 
 

et plein de droiture, le jeune enfant se jeta de toute son âme dans 

cette dévotion superstitieuse. Plus tard, quand la lumière de la 

Parole de Dieu l'eut tiré de ces ténèbres, il ne se rappelait pas sans 

amertume le temps ainsi employé. 

"L'horreur me prend", écrit-il dans son livre intitulé : du vrai visage 

de la Croix, "vu les heures, les prières et les services divins que j'ai 

faits et fait faire à de semblables objets."Mais lors même qu'une si 

malsaine nourriture était offerte à cette avide, une vraie pitié ne s'en 

développait pas moins chez le jeune Farel. Les grandeurs de la 

création qui l'entouraient, les cimes couvertes de neiges éternelles 

qui dominaient son hameau, les rochers qu'il escaladait avec un 

indomptable courage élevaient son âme au-dessus de ses étroites 

superstitions vers ce Dieu qui n'habite pas dans des maisons faites 

de mains et qui n'a pas besoin d'être servi par les hommes, lui qui 

donne la vie et la respiration à toutes choses, et en qui nous avons 

la vie, le mouvement et l'être. Une ardente soif de vie et de lumière 

se développait ainsi dans ce jeune cœur. Farel, pressé par ces 

besoins d'une nature plus relevée, demanda à son père la permission 

d'étudier. Celui-ci aurait préféré pour Guillaume la carrière des 

armes, qui, dans ce temps, était ordinairement celle des jeunes 

nobles; mais il ne s'opposa pas au désir de son fils. Farel, après 

avoir travaillé pendant plusieurs années en Dauphiné et étudié la 

langue latine sous des maîtres fort ineptes, comme il le dit lui-

même, partit pour la capitale, Paris, dont l'université remplissait 

alors le monde chrétien de son éclat. 

C'était l'an 1510, ou peu après. Farel avait 21 à 22 ans. Ni les 

plaisirs de la capitale, ni même l'entraînement de l'étude, ne le 

détournèrent un instant de la voie d'ardente dévotion dans laquelle 



48 
 

il s'était jeté. Dans ses pieux pèlerinages, Farel se trouvait souvent 

auprès d'un homme âgé d'une soixantaine d'années, et remarquable 

par sa dévotion. C'étai ce Lefèbre dont je vous parlais tout à l'heure; 

il était né en 1455,. à Etaples en Picardie,. dans une condition fort 

pauvre; mais par son génie et sa science il s'était élevé au premier 

rang parmi les professeurs de l'université de Paris. Sa dévotion 

surpassait encore, si possible, sa science. Il demeurait  longuement  

prosterné  devant  les  images,  disant  dévotement  ses heures 

"tellement," dit Farel, "que jamais je n'avais vu chanteur de messe 

qui avec plus grande révérence le chantât." 

Un tel professeur était fait pour un tel disciple. Ils se connurent, 

s'aimèrent, et rien ne sépara dès lors ces deux cœurs. On les voyait 

ensemble orner de fleurs une statue de la Vierge et s'en aller tous 

deux loin du bruit de Paris pour murmurer de ferventes prières dans 

quelque chapelle. 

Néanmoins, l'âme du jeune homme n'était pas en paix. Il avait beau 

s'abreuver auprès de Lefèvre aux sources de la science, se nourrir 

journellement avec lui des œuvres de la dévotion la plus fervente. 

Son âme n'était ni désaltérée ni rassasiée. Lefèvre, de son côté, 

travaillait à un grand ouvrage. Il voulait écrire la Vie des Saints 

selon l'ordre où il les trouvait rangés dans le calendrier. Déjà une 

soixantaine de vies, deux mois entiers de ce calendrier dévot, 

étaient imprimés. Mais comment faire ce travail sans être conduit 

à lire la Bible ? Plusieurs des saints du calendrier romain 

n'appartiennent-ils pas à l'histoire biblique ? 

La  Bible  était  déjà  alors  beaucoup  plus  répandue  que  dans  les  

siècles précédents. L'imprimerie était découverte; le psautier avait 

été imprimé en 1457. C'est le premier livre qui ait été propagé par 



49 
 

cet art. Puis on avait imprimé la Bible latine; la première édition 

date de 1462. Quand l'imprimeur Faust (ou Fust) vint la répandre  

à  Paris,  qu'il  vendit l'exemplaire à  60  écus  seulement,  et  que  

l'on remarqua  que  les  exemplaires  ne  s'épuisaient  pas  et  qu'ils  

étaient  tous semblables les uns aux autres, comme des frères 

jumeaux, tout Paris s'émut; on crut à la sorcellerie; on prétendit que 

le titre en couleur rouge était du propre sang du vendeur, et que 

celui-ci avait fait un accord avec le diable. Faust n'échappa au 

bûcher qu'en dévoilant son secret devant le parlement de Paris. 

A l'époque de la vie de Lefèvre où nous nous trouvons, la Bible 

était donc assez facilement accessible à tout homme qui savait le 

latin. Lefèvre étudia ce livre. A cette heure commença pour la 

France la Réformation. Toutes les fables dont il s'était nourri 

jusqu'alors et dont il avait rempli l'esprit de ses jeunes disciples ne 

lui parurent (ce sont les expressions de Farel) que "comme du 

soufre propre à allumer le feu de l'idolâtrie." Revenu des fables du 

bréviaire, il étudia avec ardeur les épîtres de Saint Paul, sur 

lesquelles il publia un commentaire dès l'an 1512. "Ce n'est pas 

l'homme qui se justifie par ses œuvres; c'est Dieu qui le justifie par 

sa grâce; il ne faut pour cela que la foi de la part de l'homme. 

 La justice qui vient de l'homme est terrestre et passagère, mais 

celle qui vient de Dieu est céleste et éternelle" Ainsi parlait Lefèvre 

à ses auditeurs étonnés. Avec la parole divine, l'œuvre divine 

reprenait sa place dans la conscience de l'Eglise. D'autre part, la 

parole et l'œuvre humaines s'éclipsaient aussi à la fois. Jamais les 

salles de l'université n'avaient retenti de pareilles paroles. Ce qui 

est aujourd'hui pain quotidien pour nos plus jeunes enfants, était 

alors une découverte inouïe. C'était un trésor longtemps enfoui, 



50 
 

qu'une main heureuse venait de retrouver. La rumeur était immense 

sur les bancs et dans les chaires de l'université de Paris. 

Farel  écoutait  cet  enseignement  avec  étonnement.  La  parole  

de  Lefèvre, appuyée sur l'Ecriture qu'il lisait maintenant lui-même, 

le convainquait. Il était forcé de reconnaître avec lui "que sur terre 

tout était autrement en vie et doctrine qui ne porte la sainte Ecriture, 

et il en était fort ébahi."Mais, d'autre part, les préjugés dont l'avait 

imbu son éducation, tenaient bon. "Pour vrai, a-t-il écrit plus tard, 

"la papauté n'était et n'est pas tant papale que mon cœur l'a été. Il a 

fallu que petit à petit la papauté soit tombée de mon cœur; car par 

le premier ébranlement elle n'est venue bas."Enfin les écailles 

tombèrent. La Bible vainquit. Jésus, Jésus lui-même, apparut à son 

âme dans toute sa beauté et comme le seul être adorable. "Alors, 

dit-il, la papauté fut entièrement renversée; je commençai à la 

détester comme diabolique, et la Parole eut le premier lieu en mon 

cœur."La parole, l'œuvre et la personne du Seigneur furent 

glorifiées du même coup dans ce cœur si longtemps retenu au 

service de la parole, de l’œuvre et de la personne humaine.  

Toute sa vie fut transformée par cette glorieuse illumination : "Tout 

se présente à moi sous une face nouvelle; l'Ecriture est éclairée; les 

prophètes sont ouverts; les Apôtres jettent une grande lumière dans 

mon âme. Une voix jusqu'ici inconnue, la voix de Christ, mon 

berger, mon maître, mon docteur, ma parle avec puissance. Au lieu 

du cœur meurtrier d'un loup enragé, je m'en vais tranquille, comme 

un agneau, ayant le cœur entièrement retiré du pape, et adonné à 

Jésus-Christ."Oh ! Comme il soupire alors sur les erreurs de sa vie 

passée ! "Que j'ai horreur de moi et de mes fautes quand 'y pense ! 

O Seigneur ! si je t'eusse prié et honoré comme j'ai mais tant plus 



51 
 

mon cœur à la messe et à servir ce morceau enchanté, lui donnant 

tout honneur !" Ainsi saint Augustin, arrivé à la connaissance de 

Jésus, s'écriait autrefois avec larmes : "Je t'ai connue trop tard, je 

t'ai aimée trop tard, Beauté suprême !" 

Trop tard ! Oui, en un sens; car il est toujours trop tard pour aimer 

et servir Jésus- Christ; mais non dans un autre sens : car Farel, 

comme saint Augustin, put encore consacrer de longues années au 

seul Maître digne d'être aimé et servi. 

La lumière allumée par Lefèvre se répandait dans Paris. Le clergé, 

l’université s'émurent. Lefèvre fut accusé d'hérésie pour un écart 

insignifiant de la tradition reçue. Il avait prétendu que trois femmes 

bibliques, identifiées par la tradition, Marie, sœur de Lazare, 

Marie-Madelaine, et la pécheresse qui oignit les pieds de Jésus, 

n'étaient pas la même personne ! 

Fatigué des tracasseries de ses collègues de la Sorbonne, il  quitta 

Paris et accepta l'asile que lui offrait un ami puissant, Briçonnet, 

évêque de Meaux, qui ne visait à rien moins qu'à réformer son 

diocèse, sans rompre toutefois avec l'Eglise, et qui voulait pour cela 

profiter des lumières de Lefèvre. Bientôt Lefèvre fut suivi de Farel 

et de quelques autres de ses disciples qui ne pouvaient plus lutter à 

Paris contre les persécutions dont l'Evangile commençait à être 

l'objet. C'était en 1521. Farel avait une trentaine d'années. Sous 

l'influence de ces hommes réunis autour de Briçonnet, et dont la 

devise était : "La Parole de Dieu suffit", un mouvement puissant se 

déclara dans le diocèse de Meaux. L'Evangile retentissait dans les 

chaires et dans les assemblées particulières; il était reçu avidement 

par les artisans, les cardeurs de laine, les peigneurs et les foulons 



52 
 

dont cette ville était peuplée. Cet évêché semblait destiné à devenir 

le foyer d'un incendie qui allait se propager dans la France entière. 

Le clergé et l'université de Paris le comprirent. Deux ans n'étaient 

pas écoulés, que Briçonnet, accusé par les moines et les curés de 

son propre diocèse, dont il avait travaillé à réprimer les vices, fut 

cité à comparaître comme hérétique, et ne se sauva qu'en sacrifiant 

ses amis. Lefèvre fut le seul qui, en raison de la considération 

générale dont il jouissait, et par la protection du roi François  1er,  

put  rester  à  Meaux.  Quant  aux  autres,  Farel,  Roussel,  etc., 

Briçonnet leur retira lui-même la permission de prêcher, et ils 

furent obligés de chercher du travail ailleurs. C'était en 1523. Cette 

première faiblesse entraîna bientôt Briçonnet à une seconde, plus 

grave encore. Le mouvement réformateur continuait à Meaux sans 

lui, malgré lui. Briçonnet fut accusé à Paris, plus violemment 

encore que la première fois. Ne trouvant plus à la cour l'appui dont 

il avait joui précédemment, il vit les flammes du bûcher prêtes à 

s'allumer pour lui. Son cœur faiblit. Il renia de nouveau sa foi. 

 Dans une formule qui n'a pas été connue, il rétracta comme hérésie 

la vérité qui lui avait donné la paix. Lefèvre, le dernier de ses amis 

qui fût encore avec lui, fut aussi obligé de s'enfuir; il se réfugia à 

Strasbourg, où nous le retrouverons. C'était à la fin de 1525. 

"Quand même moi, votre évêque," avait dit Briçonnet à ses ouailles 

dans son beau temps,  et  comme  dans  le  pressentiment  de  sa  

future  apostasie,  je changerais de discours et de doctrine, vous, 

gardez-vous alors de changer comme moi." - Ce fut le moment pour 

les chrétiens de Meaux de se rappeler cet avis anticipé. Nous 

verrons plus tard avec quelle fidélité ils le mirent en pratique. 

Chassé de Meaux, Farel, semblable au chasseur qui s'enhardit à 



53 
 

attaquer le lion dans son antre, retourna d'abord à Paris et s'y éleva 

énergiquement contre les erreurs de Rome. Bientôt, se voyant 

traqué de toutes parts, il s'enfuit et s'en alla porter l'Evangile à sa 

famille, en Dauphiné. Là, ses trois frères sont les premiers trophées 

de son zèle. La ville de Gap et ses environs retentissent de 

l'Evangile. Farel  est  cité  devant  les  tribunaux,  maltraité,  chassé  

de  la  ville.  Le  voilà parcourant les campagnes  et les hameaux  

sur les bords de l'Isère  et de la Durance, prêchant dans les maisons 

dispersées, dans les pâturages, n'ayant d'abri que celui qu'il trouve 

dans les bois et sur le bord des torrents. Mais "Dieu est mon père" 

dit-il. Le bruit des bûchers qui déjà s'allument à Meaux et à Paris 

pour les partisans de l'Evangile ne l'effraie pas; il convertit 

plusieurs hommes distingués qui plus tard rendirent de grands 

services à la Réforme. Puis, devenu l'objet de la haine et des 

investigations du pouvoir, et soupirant après une activité plus libre 

d'entraves, il prend le parti de quitter une patrie qui n'a plus que des 

échafauds à offrir aux prédicateurs de l'Evangile. Suivant des 

routes détournées et se cachant dans les bois, il échappe, quoique 

avec peine, à la poursuite de ses ennemis, et arrive, au 

commencement de 1524, dans cette Suisse où il devait dépenser sa 

vie au service de Christ. 

C'est à Bâle q'il paraît d'abord. La Réformation s'y préparait par les 

travaux d'Oecolompade, docteur aussi attrayant par sa douceur que 

Farel était entraînant par son impétuosité. Oecolompade reçoit 

Farel en vieil ami, lui donne chez lui une modeste chambre, une 

table frugale, et l'introduit auprès des amis du Seigneur et de 

l'Evangile. C'était le temps où se renouvelait l'application de ces 

belles paroles : Ils n'étaient qu'un cœur et qu'une âme; toutes choses 

étaient communes entre eux. Spirituellement aussi tout était 



54 
 

commun entre ces hommes de Dieu. Farel fortifiait le doux 

Oecolampade; celui-ci modérait le zèle souvent trop impétueux de 

son ami. Ils s'engageaient mutuellement à s'étudier à l'humilité et à 

la douceur dans leurs conversations particulières. Ils firent même 

un pacte dans ce noble but. Puis tous deux soutinrent ensemble 

publiquement des thèses rédigées par Farel, dont la première était 

un hommage à la Parole de Dieu, comme règle unique et infaillible 

de la foi et de la vie chrétienne; la dernière, un hommage à la 

personne de Jésus lui-même : "Jésus-Christ est notre étoile polaire 

et le seul astre que nous devions suivre." On disait à Bâle, après 

avoir entendu cette discussion (ou plutôt cette prédication; car il n'y 

eut pas de discussion, aucun des adversaires n'ayant osé prendre la 

parole, malgré les sommations réitérées de Farel) : "Le docteur 

français est assez fort pour perdre à lui seul toute la Sorbonne." 

A cette époque, la Réformation se répandait déjà avec puissance 

dans toute l'Allemagne. Le Montbéliard, soumis au duc de 

Wurtemberg, qui était partisan déclaré de la rénovation religieuse, 

réclamait un homme pour travailler à cette œuvre. Accablé par des 

malheurs terribles, le jeune duc s'était réfugié dans ce comté, sa 

seule de ses possessions qui lui restât. 

Oecolampade engage Farel à s'y rendre. Il le consacre à ce 

ministère nouveau par l'invocation du nom de Dieu, et lui donne au 

départ ce conseil de père : "Autant tu es enclin à la violence, autant 

tu dois t'exercer à la douceur et briser, par la modestie de la 

colombe, le cœur élevé du lion. Les hommes veulent être conduits, 

non traînés. "Farel sut pendant quelque temps se conformer à cet 

avertissement affectueux. Voici le grand moyen d'évangélisation 

qu'il employa. Le Nouveau Testament avait été traduit à Meaux, en 



55 
 

français, par Lefèvre, pendant qu'il était chez Briçonnet, et avait été 

publié, les évangiles, le 15 octobre 1522, et les autres livres, 

quelques semaines plus tard; le tout avait paru en un volume en 

1524, à Meaux, chez Collin. Farel se mit à répandre le Nouveau 

Testament dans le Montbéliard, avec d'autres livres religieux, tels 

que la traduction de l'explication de l'Oraison dominicale  par  

Luther  :  "4  deniers  de  Bâle  l'exemplaire",  écrivait l'imprimeur 

Vaugris, de Bâle, à Farel, en lui envoyant les caisses qui 

renfermaient ces livres si nouveaux pour ce temps, "ou en gros, les 

200 exemplaires, à 2 florins." On le voit,  c'était  déjà  une  société  

biblique  et  de  livres  religieux.  Les  presses  de Vaugris,  à  Bâle,  

étaient  constamment  occupées  à l'impression  de  ces livres 

français. On les faisait parvenir à Farel, qui, du Montbéliard, les 

introduisait en France avec une incessante activité. 

La mission de Farel dans le Montbéliard prospérait donc, pour la 

France du moins. Mais les moines s'irritaient; le peuple hésitait, 

quand, par un excès de zèle, Farel lui-même compromit tout. Vers 

la fin de février, jour de la fête de Saint- Antoine, Farel marchait le 

long de la petite rivière qui traverse la ville, au pied du rocher élevé 

sur lequel est bâtie la citadelle, quand sur le pont il rencontre une 

procession qui chantait; deux prêtres en tête portaient l'image du 

saint. Son cœur bouillonne. Il ne se possède plus. Le cœur élevé du 

lion l'emporte en ce moment sur la modestie de la colombe. Il saisit 

des mains des prêtres la châsse qui renfermait le  saint  et la  jette  

du  pont  dans  la  rivière,  en  criant  au  peuple  : "Pauvres idolâtres, 

ne laisserez-vous jamais votre idolâtrie ?" Il allait périr victime de 

la hardiesse et suivre dans le torrent le saint qu'il avait osé y 

précipiter, quand le bruit se répand dans la foule qu'un gouffre vient 

de s'ouvrir dans la rivière et d'engloutir l'image sacrée. Une terreur 



56 
 

panique dispersa la procession, et Farel put mettre ses jours en 

sûreté. 

Peu après, en août 1525, Farel dut quitter le Montbéliard, où, 

malgré la protection du duc, il ne pouvait plus prêcher qu'en secret, 

tant était grande l'animosité des populations attachées au 

catholicisme. Mais la semence qu'il y avait répandue ne quitta point 

avec lui ce pays. Farel se rendit à Strasbourg, où la Réformation 

était déjà fondée par les travaux de plusieurs hommes célèbres, 

Bucer, Capiton et d'autres, et où elle se répandait avec une grande 

force. Cette ville était libre et n'appartenait pas encore à la France. 

A peine y était-il arrivé, qu'il y goûta l'une des plus grandes 

douceurs qui pût lui être réservée, celle de voir arriver son vieil ami 

Lefèvre, dont la persécution l'avait séparé depuis trois ans, et qui 

venait de quitter Meaux après la chute de Briçonnet. Avec quelle 

joie le jeune missionnaire serra la main de son vieil ami ! Ils 

demeuraient tous deux, avec d'autres exilés français dans la maison 

de Capiton, pasteur de l'église de Strasbourg. Car à cette époque les 

maisons de Capiton, d'Oecolampade, de Zwingli, de Luther, étaient 

comme des hôtelleries, ouvertes à tous les défenseurs de la vérité. 

Ils communiaient avec tous les frères à la Cène du Seigneur 

administrée conformément à l'institution de Jésus-Christ. Ils 

recevaient les marques les plus touchantes de respect et d'amour au 

sein de cette église nouvellement formée. Toute la ville, jusqu'aux 

enfants, saluaient avec vénération le vieux docteur français, le 

vétéran de la Réforme, lorsque, appuyé sur le bras de  son  jeune 

ami,  il  se rendait  aux enseignements  des illustres docteurs 

strasbourgeois. Farel rappelait alors à son maître que celui-ci lui 

avait dit autrefois à Paris : "Guillaume, Dieu renouvellera le monde 



57 
 

et tu le verras." Et le pieux  vieillard,  les  yeux  mouillés  de  larmes  

de  joie,  répondit  :  "Oui,  Dieu renouvelle le monde !  O mon fils, 

continue à prêcher avec courage le saint Evangile de Jésus-Christ." 

Cependant Farel ne pouvait rester oisif. On prétend que pendant 

son séjour à Strasbourg, il jeta dans cette ville les fondements de 

l'Eglise française réformée qui y subsiste encore à cette heure.Mais 

ce travail sans difficulté, sans danger, n'était pas ce qui convenait à 

un ouvrier de la trempe de Farel. Son œil d'aigle cherchait quelque 

proi e plus difficile à ravir. 

La France lui était fermée. L'Allemagne n'avait pas besoin de lui. 

La Réformation dirigée  par  Luther,  Mélanchton  et  tant  d'autres,  

y  faisait  glorieusement  son chemin. D'ailleurs la connaissance de 

la langue lui manquait. La Suisse devait se présenter d'elle-même à 

sa pensée. Zurich venait d'abolir la messe. Berne était sur le point 

de suivre cet exemple. Bâle se débattait encore entre ses bourgeois 

qui demandaient à grands cris la Réforme, et le clergé, appuyé par 

l'université, qui résistait à tout. Mais la différence de la langue était 

pour Farel un obstacle à une mission dans ces contrées. Lucerne et 

les petit cantons s'étaient déjà déclarés ennemis irréconciliables de 

la Réforme. Une tentative sur ce point était donc   plus   impossible   

encore.   Restait   la   Suisse   française   ou   romande, comprenant 

les pays de Neuchâtel, Vaud et Genève, et de plus, le Jura bernois, 

une partie de Fribourg et le Bas Valais. Dans cette partie de la 

Suisse on parle la même langue qu'en France. Cette contrée, en 

effet, ne fut pas envahie autrefois, comme la Suisse orientale, par 

le peuple grossier et cruel des Allemands; elle tomba sous le joug 

des tribus plus douces et civilisées des Bourguignons qui, loin 

d'imposer leur langue germaine aux peuples conquis, adoptèrent 



58 
 

plutôt celle des vaincus. Au temps de la Réformation, la Suisse 

française était l'une des plus solides forteresses du papisme en 

Europe. Quatre évêques, celui de Bâle, celui de Lausanne, au 

diocèse duquel appartenait notre pays, celui de Genève et celui de 

Sion, maintenaient à main-forte cette petite contrée sous le joug 

papal. Au Val-de-Tavannes, à Neuchâtel, à Lausanne, à Genève, 

des chapitres de chanoines, formés des hommes les plus instruits et 

occupant, chez nous du moins, de hautes places dans l'Etat, 

appuyaient l'évêque. Le bon Guillaume remplissait le cœur du 

peuple neuchâtelois de ses miracles passés et présents et était plus 

Dieu à Neuchâtel que Dieu lui-même. 

Tel était chez nous l'état des choses, quand un autre Guillaume, 

inconnu jusqu'alors à Neuchâtel, vint faire oublier l'ancien et 

renverser dans notre pays l'édifice papal. Guillaume Farel quitta 

Strasbourg en 1526. Il était à pied, accompagné d'un seul ami dont 

le nom nous est inconnu. Le premier soir de leur voyage, ils 

s'égarent. Des torrents d'eau tombent du ciel. La nuit survient. 

Désespérant de trouver leur chemin, ils s'assirent au milieu de la 

route. 

"Ah ! dit Farel dans une lettre à ses amis de Strasbourg, Dieu en 

me montrant ainsi mon impuissance dans les petites choses, a voulu 

m'apprendre mon incapacité dans les plus grandes sans Jésus-

Christ." - Mais bientôt, fortifiés par la prière, les deux amis se 

relèvent, s'engagent dans un marais, nagent à travers les eaux, 

traversent des vignes, des champs, des forêts, et n'arrivent à leur 

but que mouillés jusqu'aux os et couverts de boue. Cette nuit, qu'il 

n'oublia jamais, servit à briser sa force propre, mais en même temps 

à lui communiquer une nouvelle vertu d'en haut. 



59 
 

Ce fut, à ce q'il paraît, à cette époque qu'il fit sa première apparition 

à Neuchâtel. Habillé en prêtre, il essaya d'y prêcher. Mais reconnu 

au moment où il allait monter en chaire, il fut expulsé de la ville. 

Ainsi raconte Ruchat. 

Farel se rend à Berne pour s'entendre avec le pasteur Haller, qui 

était dans cette ville le principal promoteur de la Réformation. 

Celui-ci lui conseille d'aller s'établir à Aigle; ce bailliage, ainsi que 

tout le canton de Vaud, était alors soumis aux Bernois. L'usage de 

la langue française et la domination de Berne semblaient en effet 

désigner cette contrée, plutôt que tout autre dans la Suisse romande, 

à l'activité de Farel. C'était comme le côté faible de la forteresse. 

Ce fut par là que Farel commença l'attaque. Sous le nom de Maître 

Ursin, (nom qui rappelait sans doute à mot couvert le patronage de 

messeigneurs de Berne) et sous l'apparence d'un maître d'école, il 

s'établit à Aigle dans l'hiver de 1526-27. Le jour il enseigne à lire 

aux enfants pauvres; le soir, quittant ses abécédaires, il se plonge 

dans les Ecritures grecques et hébraïques, et médite les écrits de 

Luther et de Zwingli. Mais bientôt ce ne sont plus seulement les 

enfants, ce sont les pères de famille qui se réunissent pour entendre 

les leçons du maître Ursin. Il leur explique l'Ecriture; à cette 

lumière c'en est bientôt fait dans ces cœurs du purgatoire et de 

l'invocation des saints. Un troupeau évangélique se forme autour 

du maître d'école. Le Conseil de Berne, apprenant ces succès, lui 

fait parvenir en mars 1527 des lettres-patentes par lesquelles il le 

nomme pasteur à Aigle, chargé d'expliquer les Ecritures au peuple 

de la contrée . Et voici qu'un jour le maître d'école, quittant sa classe 

: "Je suis Guillaume Farel," dit-il. Puis il  monte  en chaire  et prêche 

ouvertement  Jésus-Christ  au peuple stupéfait.  Au  premier  

moment,  les  prêtres  et  les  magistrats  du  lieu  restent interdits. 



60 
 

Puis ils se ravisent, et, entraînant dans leur parti le bailli, Jacques 

de Rovéréa, ils défendent à Farel de continuer ses prédications. Les 

Conseils de Berne apprenant cette résistance, font afficher aux 

portes de toutes les églises du bailliage une ordonnance en faveur 

de Farel. C'est le signal d'une révolte. "A bas Farel ! A bas 

messieurs de Berne !" s'écrie-t-on dans toute la contrée. Un 

moment Farel et ses adhérents sont en péril. Enfin le Réformateur 

doit quitter la place et abandonner pour un temps cette contrée, non 

sans avoir reconnu que l'appui du pouvoir civil, en affaire 

religieuse, est souvent, pour celui qui s'y confie, une faiblesse 

plutôt qu'une force. 

Peut-être était-ce sous le poids de cette expérience douloureuse 

que, le 10 mai 1527, Farel écrivait dans une lettre encore 

aujourd'hui conservée au milieu de nous : "Une charité fervente, 

voilà le "bélier puissant avec lequel nous pouvons abattre les 

orgueilleuses murailles de la papauté." 

Après une tentative infructueuse à Lausanne, Farel ne tarda pas à 

revenir à Aigle. Une lutte publique qu'il soutint là avec un moine 

mendiant qui l'avait injurié. Lutte qui est racontée en détail dans les 

chroniques du temps et qui tourna à la honte  du  défenseur  de  la  

papauté,  fit  faire  un  grand  pas  à la  cause  de  la Réforme. 

Enfin, selon l'usage du temps, on procéda à une votation générale 

dans tout le bailliage sur la question religieuse. Des quatre districts, 

trois, ceux d'Aigle, de Bex et d'Ollon, se déclarèrent pour l'abolition 

de la messe. Aux Ormonts, la majorité fut pour le maintien du 

catholicisme. 



61 
 

Malgré la votation qui assignait le district d'Ollon à la Réforme, 

Farel courut un grand danger dans les montagnes de cette contrée. 

Les paysans ne voulaient pas permettre qu'il vint consommer chez 

eux l'œuvre commencée. D'un autre côté, ils craignaient de s'attirer 

l'animadversion des Bernois, s'ils maltraitaient le Réformateur.  Ils 

lâchèrent  donc  sur  lui  leurs  femmes  armées  de  battoirs  de 

blanchisseuses. Farel n'échappa qu'avec peine à leur furie et à leurs 

coups. Son compagnon, Claude de Gloutinis, ayant essayé de 

prêcher dans le temple des Ormonts, on sonna tout à coup les 

cloches à pleine volée. C'était là un genre d'éloquence contre lequel 

les réformateurs se trouvaient sans armes. La réformation totale de 

la contrée ne fut accomplie qu'un peu plus tard. 

Farel n'attendit pas ce résultat pour tenter l'assaut sur un nouveau 

point. L'étendard de l'Evangile flottait à Aigle. Il vint le planter à 

Morat. Les districts d'Orbe, Grandson et Morat étaient alors 

propriété commune de  Berne et de Fribourg. 

Lorsque le bailli était Fribourgeois, Berne envoyait les ordres; 

lorsque le bailli était Bernois, les ordres partaient de Fribourg. Sous 

la protection bernois Farel prêche à  Morat,  et  les  partisans  de  la  

Réforme  ne  tardent  pas  à  y  paraître  assez nombreux pour que 

l'on puisse procéder à une votation. C'était trop tôt. La majorité fut 

pour le maintien de la messe. Farel abandonna pour un temps ce 

champ de travail  et  retourna  à  Lausanne.  Nouvel  essai  de  

prédication,  mais  aussi infructueux que les précédents. Les bons 

Lausannois aiment le plaisir. Sans doute ils s'indignent des orgies 

de leurs prêtres; mais quand ils rencontrent la figure austère du 

Réformateur, ils s'effrayent bien davantage; et, tout compté ils 

préfèrent encore la face réjouie de leurs chanoines. 



62 
 

De Lausanne, Farel se rendit à Berne pour y assister à la discussion 

solennelle qui décida de l'introduction de la Réformation dans ce 

canton. Elle dura du 7 au 25 janvier 1528. 350 ecclésiastiques 

suisses et étrangers y assistaient; une foule de laïques de tous rangs 

y étaient accourus : 4 présidents maintenaient l'ordre dans la 

discussion; 4 secrétaires tenaient le protocole. Toutes les questions 

en litige entre le papisme et la Réforme furent discutées à fond et 

avec une entière liberté pendant  ces  dix-huit  jours.  La  science  

biblique  et  l'éloquence  puissante  de Zwingli,  venu  de  Zürich,  

de  Haller  de  Berne,  et  des  autres  théologiens protestants, au 

nombre desquels se trouvait Farel, firent pencher la balance du côté  

de  la  Réforme.  L'Evangile  l'emporta  dans  le  canton  de  Berne  

sur  les traditions humaines. 

Après ce grand et solennel triomphe de la cause évangélique, Farel 

revint à Morat. Cette fois la vérité y fit de rapides progrès. De 

Payerne, d'Avenches et des contrées circonvoisines on accourait 

pour l'entendre. Aux jours de fête on disait gaiement dans les 

campagnes : "Allons à Morat entendre les prêcheurs." Chemin 

faisant, la bande folâtre s'exhortait à ne pas se laisser prendre au 

moins dans les filets de l'hérésie. Le soir, en retournant dans ses 

demeures, elle ne plaisantait plus : on revenait sérieux. Une grande 

question, celle du salut, préoccupait les esprits. On discutait avec 

vivacité sur ce que l'on avait entendu, et parmi ces troupes, le matin 

si rieuses, se comptaient maintenant en grand nombre les candidats 

de la foi. Farel vit que le feu était allumé et qu'il pétillait déjà dans 

les gerbes. Cela lui suffit pour le moment. Il partit. Une nouvelle 

conquête occupait déjà les pensées de cet homme infatigable. 

 



63 
 

Par delà la sommité du Vully, son œil avait contemplé les cimes 

bleuâtres de notre Jura, et son cœur brûlait de tenter cette nouvelle 

conquête. Encore une fois il court à Aigle pour y travailler à la 

consommation de la Réformation. Il revient à Morat, s'en va 

prêcher à Bienne et dans les environs; visite pour la première fois 

la Neuveville, alors dépendante de l'évêque de Bâle, prince de 

Porrentruy. Celui - ci porte plainte à Berne contre Farel, qui ose 

venir prêcher dans son diocèse. Farel est obligé de quitter la 

Neuveville, et c'est en décembre 1529 qu'il met enfin le pied sur le 

sol neuchâtelois. Il n'ignore pas quelle lutte l'attend sur ce nouveau 

champ de bataille. mais que lui importe ? "Dieu est mon Père !" 

Dès longtemps voilà sa devise. On a appelé Farel "le premier et le 

plus grand missionnaire de la réformation française".  L'esquisse 

rapide  que  nous  venons  de tracer  des  travaux de  cet homme de 

Dieu jusqu'au jour de son arrivée au milieu de nous, ne suffit-elle 

pas déjà pour justifier ce titre ? Sans doute, à voir ses allures 

impétueuses, on serait parfois tenté de se demander s'il ne confond 

pas la fougue avec le zèle, et de craindre que l'impatience de la 

chair ne domine chez lui l'impulsion de l'Esprit. 

Un pareil soupçon sur le caractère de Farel et de son activité n'est 

possible qu'à la condition d'ignorer le zèle catholique de son 

enfance et de sa jeunesse, et les luttes violentes à travers lesquelles 

il était parvenu à la possession de l a vérité évangélique, et 

l'illumination bienheureuse qui avait décidé de sa conversion, et le  

changement  radial  qui  s'était  opéré  chez  lui  à  cette  époque  de  

sa  vie. Lorsqu'on a, comme nous venons de le faire, suivi Farel du 

hameau des Farelles à l'université de Paris, et de ses études à Paris 

à son arrivée à Neuchâtel, on sent bien que le feu qui l'anime est 

tout autre chose qu'un esprit d'opposition charnelle. L'on comprend 



64 
 

que le mobile de cette puissante et incessante activité est celui-là 

même q'exprimaient les apôtres quand ils se justifiaient devant le 

sanhédrin en disant : Nous ne pouvons pas ne pas témoigner des 

choses que nous avons entendues et vues. On a dit de Farel "qu'un 

mot impie l'émouvait plus qu'un coup d'épée." Le coup d'épée ne 

s'adressait qu'a sa personne; le mot impie attentait à l'honneur de 

Dieu. Il s'inquiétait à peine du premier; mais il foudroyait le second. 

Entendre le nom de Jésus blasphémé, ou voir seulement sa 

glorieuse figure éclipsée par les images de Marie et des saints, lui 

faisait le même effet qu'à un fils respectueux l'ouïe d'une insulte à 

la personne de son père et de sa mère. Gloire à Dieu, à Dieu seul ! 

Ce fut bien là l'âme de sa dévorante activité. 

A ce premier sentiment s'en joignait un second : Farel, tout en étant 

avant tout l'homme de Dieu, était aussi l'homme du pauvre peuple. 

C'est un trait qui lui est commun avec le grand Réformateur de 

l'Allemagne, Luther. Voir le peuple retenu dans la superstition et 

dégradé par la religion qui devait l'éclairer et l'ennoblir, était pour 

lui un spectacle non moins intolérable que celui du nom de Dieu 

déshonoré. 

Sans doute il a pu arriver que, comme à Montbéliard par exemple, 

la fougue de la chair ait fait irruption parfois dans son activité 

d'évangéliste. Farel n'était pas plus saint que l'Apôtre qui s'attira de 

la part de Jésus cette réprimande :  Pierre, remets ton épée dans le 

fourreau. Le Maître seul a été sans tache. En lui seul une douceur 

accomplie se trouve unie à la plus indomptable fermeté et au zèle 

le plus ardent. Mais heureux le serviteur de Christ dont on peut dire 

qu'au milieu de tous ses défauts, la devise de sa vie fut néanmoins 

: Le zèle de ta maison m'a dévoré. Tel fut Farel ! Dieu veuille faire 



65 
 

reposer toujours le manteau de cet Elie sur les épaules de quelqu'un 

de ses successeurs au milieu de nous ! La prudence de Lefèvre ne 

fera jamais défaut à l'Eglise neuchâteloise ; mais le zèle de Farel... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

 

          

                                                 
" Dans mon voyage à travers le désert de ce monde, j'arrivai dans 

un lieu où il y avait une caverne. Je m'y couchai pour prendre un 

peu de repos, et m'étant endormi,  je  fis  un  rêve:  je  voyais  un  

homme  vêtu d'habits sales et déchirés. Il était debout et tournait le 

dos à sa maison. Dans sa main, il tenait un livre, et ses épaules 

étaient chargées d'un pesant fardeau. "Il y a trois siècles, John 

Bunyan commençait ainsi son livre, Le voyage du pèlerin. Ceux 

qui connaissent ses oeuvres littéraires peuvent confirmer qu'il est 

bien " le rêveur immortel qui, même mort, parle encore ". 

Cependant, bien que des milliers de croyants  connaissent  Le  

voyage  du  Pèlerin,  bien  peu  nombreux  sont  ceux  qui 

connaissent l'histoire de la' vie dédiée à la prière de ce courageux 

prédicateur.  

Bunyan, dans son autobiographie intitulée Grâce abondante pour le 

premier des Pécheurs, nous apprend que ses parents, bien que très 

pauvres, réussirent à lui faire apprendre à lire et à écrire. Lui-même 

se nommait " le premier des pécheurs"; d'autres affirment qu'il eut 

" beaucoup de chance " bien que non encore croyant. Il épousa une 

jeune fille dont toute la famille était profondément croyante. 

Bunyan était rétameur,  et  comme  tous  ceux  de  son  métier,  très  

pauvre.  De  son  côté,  elle possédait pour tout bien deux livres: Le 

chemin qui mène au ciel et La pratique de la piété, oeuvres que son 

père lui avait laissées en mourant. Bien que Bunyan ait trouvé dans 

John Bunyan (1628-

1688)    

LE RÊVEUR IMMORTEL Par Orlando 

Boyer 

 



67 
 

ces deux livres " quelques points qui l'avaient intéressé ", ce fut lors 

des cultes qu'il éprouva la conviction d'être sur le chemin de l'enfer 

Dans les passages suivants tirés de Grâce abondante pour le 

premier des pécheurs, on découvre comment il lutta par la prière 

pendant la période de sa conversion: "J'eus entre les mains une 

oeuvre des Ranters, livre très apprécié de quelques théologiens. 

Incapable de juger par moi-même du mérite de ces doctrines, je 

m'appliquai à prier ainsi: "Ô Seigneur, je ne sais pas faire la 

différence entre l'erreur et la vérité. Seigneur, ne me laisse pas seul 

accepter ou refuser cette doctrine en aveugle; si elle vient de Dieu, 

fais que je ne la repousse pas; si elle est l'oeuvre du diable, ne me 

laisse pas l'accepter;" Dieu soit loué de ce qu'Il m'ait incité à me 

méfier de ma propre sagesse et de ce qu'Il m'ait gardé des erreurs 

des Ranters. La Bible me fut très précieuse alors.  

"Pendant tout ce temps où je me sentais condamné aux peines 

éternelles, je m'étonnais de voir les hommes s'efforcer d'obtenir des 

biens terrestres, comme s'ils espéraient vivre ici éternellement [...] 

Si j'avais eu la certitude du salut de mon âme, je me serais senti 

immensément riche, même si je n'avais eu que des haricots à 

manger."  Je  cherchai le  Seigneur, priant et  pleurant,  et du fond 

de mon  âme,  je  criai: Ô Seigneur,  montre-moi,  je  t'en  prie,  que  

tu  m'aimes  d'un  amour  éternel.  Alors, j'entendis mes paroles me 

revenir comme un écho: Je t'aime d'un amour éternel. Je me 

couchai et dormis en paix et, au réveil le lendemain, la même paix 

inondait mon âme. Le Seigneur m'assura: Je t'aimais quand tu 

vivais dans le péché; je t'aimais avant, je t'aime maintenant et je 

t'aimerai toujours. " Un matin, alors que je priais en tremblant, 



68 
 

convaincu que je n'obtiendrais pas une Parole de Dieu pour me 

consoler, il me dit: Ma grâce te suffit. 

" Mon esprit s'illumina d'une grande clarté, comme si le Seigneur 

Jésus me regardait du haut du ciel à travers le toit de la maison et 

qu'il m'avait m'adressé ces paroles. Je rentrai chez moi en pleurant, 

transporté de joie et empli d'humilité au plus profond d e moi. 

" Cependant, un jour, alors que je marchais dans la campagne, la 

conscience inquiète, soudain ces paroles s'emparèrent de mon âme: 

Ta justice est dans les cieux. Avec les yeux de l'âme, je crus voir 

Jésus-Christ assis à la droite de Dieu, et qui se tenait là comme ma 

justice [...] En outre je vis que ce n'était pas la bonté de mon cœur 

qui pouvait l'améliorer ou au contraire y porter .préjudice; car ma 

justice c'est le Christ lui-même, le même hier, aujourd'hui et 

toujours. Alors les chaînes tombèrent de mes chevilles: je me 

trouvais libéré de mes angoisses et les tentations qui m'assaillaient 

perdirent de leur force; je ne craignais plus la sévérité de Dieu et je 

rentrai chez moi en me réjouissant par la grâce et l'amour de Dieu. 

Je n'ai pas trouvé dans la Bible la phrase: Ta justice est dans les 

cieux, mais il y a : Il a été fait pour nous sagesse et aussi justice, 

sanctification et rédemption (1 Corinthiens 1:30) et je vis que 

l'autre phrase était vraie. 

" Alors que je méditais ainsi, la phrase suivante des Ecritures 

pénétra mon esprit avec force: Il nous a sauvés, non pas pour les 

oeuvres de justice que nous avons accomplies, mais par sa 

miséricorde. Je fus ainsi élevé vers les cieux et je me retrouvai au 

sein de la grâce et de la miséricorde. Avant, je craignais la mort, 

mais maintenant, je proclamai: Je désire mourir. La mort devenait 

pour moi chose désirable. On ne vivait pas vraiment avant de passer 



69 
 

dans l'autre vie. Oh, pensais-je, cette vie est à peine un songe en 

comparaison de l'autre! C'est en cette occasion que l'expression " 

héritiers de Dieu " se révéla si pleine de signification pour moi que 

je ne peux l'expliquer en termes terrestres. Héritiers de Dieu! Dieu 

lui -même est la part des saints. C'est ce que je vis et qui me remplit 

d'admi ration; cependant, je ne peux raconter tout ce que je vis... 

Christ était un Christ précieux en mon âme, il était ma joie; la paix 

et le triomphe en Christ étaient si grands que j'eus les plus grandes 

difficultés à rester couché". . 

Bunyan, dans sa lutte pour se libérer de l'esclavage du péché, ne 

fermait pas son âme aux êtres désorientés qui ignoraient les 

horreurs de l'enfer. A ce sujet, il écrivit: "  Par les  Ecritures,  je  

compris  que l'Esprit Saint ne  veut pas  que les  hommes enterrent 

leurs talents et leurs dons, mais au contraire qu'ils les développent 

[...] Je rends grâce à Dieu de m'avoir donné la capacité d'aimer, 

d'avoir pitié de l'âme de mon prochain et de m'avoir incité à 

m'efforcer de prononcer les paroles que Dieu pourrait utiliser afin 

d'atteindre les consciences et de les réveiller. En ceci le Seigneur a 

répondu au désir de son serviteur et les gens commencèrent à se 

montrer émus et angoissés, quand ils comprirent l'horreur de leurs 

péchés et la nécessité d'accepter Jésus-Christ. " Du plus profond de 

mon coeur, j'ai crié vers Dieu sans répit pour qu'il rende efficace la 

Parole pour le salut des âmes [...] En fait, j'ai répété au Seigneur 

que si le sacrifice de ma vie devant tous pouvait servir à les réveiller 

et à les confirmer dans la vérité, j'accepterais avec joie. " Dans 

l'exercice de mon ministère, mon principal désir était d'aller dans 

les lieux les plus obscurs du pays [...] Lorsque je prêchais, je 

ressentais les douleurs mêmes de l'enfantement pour que naissent 

des enfants à Dieu.  



70 
 

S'il n'y avait pas de fruit, je n'accordais aucune importance aux 

éloges que pouvaient me valoir mes efforts; s'il y avait des fruits, 

je n'accordais aucune importance à l'opposition rencontrée ", Les 

obstacles que dut affronter Bunyan furent nombreux et variés. 

Satan, lorsqu'il se vit sérieusement menacé par l'oeuvre de ce 

serviteur de Dieu, commença à dresser des barrières de toutes 

sortes. Bunyan luttait fidèlement contre la tentation de 

s'enorgueillir du succès de son ministère, afin de ne pas tomber 

dans la condamnation du diable. Lorsqu'une fois, un auditeur lui dit 

qu'il avait prêché un bon sermon, Bunyan lui répondit :" Il n'est pas 

nécessaire de me le dire, le diable me l'a déjà murmuré à l'oreille 

avant même que je descende de chaire ". Puis l'ennemi des âmes 

incita les impies à calomnier Bunyan et faire courir des bruits 

contre lui dans tout le pays afin de le pousser à renoncer à son 

ministère. On le traita de sorcier, de jésuite, de contrebandier, on 

affirma qu'il vivait avec une maîtresse, qu'il avait deux épouses et 

que ses enfants étaient illégitimes. 

Lorsque tous ces stratagèmes du malin pour détourner Bunyan de 

son ministère glorieux eurent échoué, ses ennemis l'accusèrent de 

ne pas observer les règles du culte  de  l'Eglise  officielle.  Les  

autorités  civiles  le  condamnèrent  à la  prison  à perpétuité et se 

refusèrent formellement à révoquer la sentence, malgré tous les 

efforts des amis de Bunyan et les prières de sa femme; il devait 

rester prisonnier jusqu'au jour où il prêterait serment de ne plus 

jamais prêcher.  

Au sujet de son emprisonnement, il nous raconte: " Je n'avais 

jamais autant ressenti la présence de Dieu. à mes côtés à tout instant 

avant d'être emprisonné […] me fortifiant si tendrement avec telle 



71 
 

ou telle parole des Ecritures, à tel point que j'en vins à désirer, si 

cela était permis, des tribulations plus grandes encore pour recevoir 

une plus grande consolation. " Avant mon incarcération, j'ai prévu 

ce qui devait m'arriver et deux choses brûlaient dans mon coeur sur 

la façon dont je pourrais faire face à la mort, si j'en arrivais là. Je 

fus  poussé  à  prier,  à  demander  à  Dieu  de  me  fortifier  "à  tous  

égards  par  sa puissance glorieuse, en sorte que vous soyez toujours 

et avec joie persévérants et patients.  Rendez  grâces  au  Père."  

Pendant  toute  l'année  qui  précéda  mon arrestation, je ne priais 

presque jamais sans que ce verset des Ecritures ne me revienne à 

l'esprit et sans que je ne comprenne que pour souffrir avec patience 

et surtout avec joie, il fallait une grande force d'âme. 

" La seconde considération fut dans le passage suivant: Et nous 

regardions comme certain notre arrêt de mort, afin de ne pas placer 

notre confiance en nous-mêmes, mais de la placer en Dieu, qui 

ressuscite les morts. Grâce à ce verset je compris que si j'en arrivais 

à souffrir comme je le devais, premièrement je devais condamner 

à mort tout ce qui appartenait à notre vie, considérant ma femme, 

mes enfants, ma santé, les plaisirs, tout, enfin, comme morts pour 

moi et moi pour eux. "Je résolus, comme dit Paul, de ne pas 

regarder les choses qui se voient, mais celles qui ne se voient pas; 

parce que les choses qui se voient sont temporelles alors que celles 

qui ne se voient pas sont éternelles. Et, je compris que si je m'étais 

préparé seulement à la prison, je pourrais à l'improviste être appelé 

aussi à être fouetté ou attaché au pilori. De même si je m'attendais 

seulement à ces châtiments, je ne supporterais pas celui de l'exil. 

La meilleure façon de supporter les souffrances était d'avoir 

confiance en Dieu, pour ce qui était du monde à venir, et pour celui-

ci, il fallait considérer le tombeau comme ma demeure, dresser ma 



72 
 

couche dans les ténèbres et dire à la décomposition: c'est toi mon 

père et à la vermine: Ma mère et ma sœur (Job 17:13-14). 

" Cependant, en dépit de ce réconfort, j'étais un homme en proie à 

la faiblesse. La séparation  d'avec  ma  femme  et  nos  enfants,  je  

la  ressentais  parfois  en  prison comme si ma chair était arrachée 

de mes os, ceci non seulement parce que je pensais aux épreuves et 

aux malheurs que subissaient ces êtres qui m'étaient chers, 

particulièrement ma fille aveugle. Pauvre fille, comme ton 

existence en ce monde est triste! Tu seras maltraitée; tu demanderas 

l'aumône, tu souffriras de la faim, du froid, du dénuement et autres 

malheurs! Oh, les souffrances de ma petite aveugle me déchiraient 

le cœur en lambeaux! "Je méditais également beaucoup sur 

l'horreur de l'enfer pour ceux qui craignaient la croix au point de se 

refuser à rendre gloire à Christ et de nier ses paroles et sa loi devant 

les fils des hommes. Mais je pensais encore plus à la gloire que le 

Christ prépare pour ceux qui avec amour, foi et patience rendent 

témoignage pour lui. Le souvenir de ces choses contribuait à 

diminuer la tristesse que je ressentais lorsque je pensais aux êtres 

chers qui souffraient à cause de mon témoignage pour Christ. " 

Mais toutes les horreurs de la prison ne suffirent pas à ébranler le 

courage de John Bunyan. Lorsqu'on lui offrit la liberté en échange 

de l'engagement de ne plus jamais prêcher, il répondit: "Si je sortais 

aujourd'hui de prison, demain je prêcherais de nouveau l'Evangile 

avec le secours de Dieu ".  

A ceux qui pensent qu'en fin de compte, John Bunyan n'était qu'un 

fanatique, nous conseillons de lire et de méditer les œuvres qu'il 

nous légua: Eclaircissements sur quelques vérités évangéliques, La 

prière, le voyage du pèlerin, Grâce abondante pour le premier des 



73 
 

Pécheurs et beaucoup d'autres pas encore traduites en français. 

John Bunyan passa plus de douze ans en prison. Il est facile de dire 

que ce furent douze longues années, mais il est difficile d'imaginer 

ce que cela signifie vraiment; il passa plus du cinquième de sa vie 

en prison, alors qu'il était dans la force de l'âge. Ce fut un Quaker 

du nom de Whitehead qui obtint sa libération. Une fois libre, il alla 

prêcher à Bedford, à Londres et dans de nombreuses autres villes. 

Il finit par devenir si  populaire  qu'on  le  surnomma  "  Evêque  

Bunyan  ".  Il  poursuivit  son  ministère fidèlement jusqu'à l'âge de 

soixante ans, lorsqu'il fut victime de la fièvre et mourut. Des 

dizaines de milliers de personnes se rendent encore sur sa tombe.  

Comment expliquer le succès de John Bunyan? Orateur, écrivain, 

prédicateur, moniteur d'école du dimanche ou père de famille, 

chacun peut tirer grand profit de l'étude du style et des mérites des 

œuvres de Bunyan, en dépit du fait que celui-ci ne fut qu'un simple 

ferblantier sans aucune instruction.  

Mais comment peut-on expliquer la réussite merveilleuse de 

Bunyan? Comment un homme  inculte  pouvait-il  prêcher  comme  

il  le  faisait  et  écrire  dans  un  style susceptible d'intéresser les 

enfants comme les adultes, les rois comme les pauvres, les savants 

comme les profanes? La seule explication est que c'était un homme 

en communion constante avec Dieu. Bien que son corps était retenu 

en prison, son âme était libre. Car c'est dans une cellule que John 

Bunyan eut les visions décrites dans ses livres; des visions 

beaucoup plus réelles que ses persécuteurs et que les murs qui  

l'entouraient.  Ses  ennemis  ont  disparu  depuis  longtemps  et  ces  

murs  sont tombés en ruines, mais les écrits de Bunyan continuent 

à apporter lumière et joie à toutes les générations partout sur la 

terre. 



74 
 

Ce qui suit montre la lutte que Bunyan soutenait avec Dieu lorsqu'il 

priait: " Il y a dans la prière un moment où il faut mettre à découvert 

la personnalité, ouvrir son cœur devant Dieu, épancher son âme 

affectueusement en demandes, soupirs et gémissements : Seigneur, 

dit David, tous mes désirs sont devant toi, et mes soupirs ne te sont 

pas cachés (Psaume 38:10). Et encore: Mon âme a soif de Dieu, du 

Dieu vivant; quand irai-je et paraîtrai-je devant la face de Dieu? Je 

me souviens avec effusion de cœur " (Psaume 42:3,5). En une autre 

occasion, il écrivit: " Parfois les meilleures prières consistent plus 

en soupirs  qu'en  paroles,  et  ces  paroles  ne  sont  rien  d'autre  

que  la  simple représentation du coeur, la vie et l'esprit de ces 

prières ".Comment il insistait et importunait Dieu dans ses prières, 

se voit clairement dans leparagraphe suivant: " Je te le dis: continue 

à frapper, à pleurer, à gémir et à supplier; s'il ne se lève pas pour 

s'occuper de toi parce que tu es son ami, au moins, en raison de ton 

insistance, il se lèvera pour te donner ce dont tu as besoin 

".Indiscutablement, le caractère extraordinaire de la vie de Bunyan 

avait sa source dans sa profonde connaissance des Saintes Ecritures 

qu'il aimait tant et dans ses prières persévérantes à Dieu qu'il 

adorait. Si quelqu'un se demande si Bunyan a fait la volonté de 

Dieu pendant les douze longues années qu'il a passées dans la pris 

on de Bedford, il doit reconnaître que ce serviteur du Christ, en 

écrivant Le voyage du pèlerin en prison, a prêché un sermon qui, 

près de trois siècles après, se lit toujours en  cent  quarante  langues.  

C'est le  plus  fort  tirage  après  la  Bible.  Sans  un  tel dévouement   

à   Dieu,   il   n'aurait   pas   été   possible   d'atteindre   le   résultat 

incommensurable et durable de ce sermon prêché par un ferblantier 

pénétré de la grâce de Dieu. 

 



75 
 

 

 

      
       

 

 

Le grand secret de la puissance de Fox résidait dans sa foi en 

Dieu. Il commença pratiquement sans avantages mais il 

influença vite le monde entier pour Dieu. Son seul désir était 

l’avancement du royaume de  Christ  sur Terre.   

Au  travers  de  son  influence, l’Angleterre,  l’Irlande  et  l’Ecosse  

se  retrouvèrent bientôt en flammes. L’incident le plus remarquable 

de l’histoire moderne n’est peut-être pas la diète de Worms, encore 

moins la bataille d’Austerlitz ou Peterloo ou quelque autre bataille. 

"L’incident le plus remarquable est simplement laissé de côté par 

la plupart des historiens et traité avec une certaine dérision par les 

autres : il s’agit en fait de George Fox se taillant pour lui-même un 

costume en cuir. "Jamais rien ne fut accompli de plus grandiose 

que le moment où George Fox, s’habillant d’un costume en cuir, 

s’en alla bien déterminé à trouver la vérité pour lui-même  et  à  

livrer  bataille  pour  elle  contre  toute  superstition  et  toute 

intolérance." 

C’était l’opinion de Thomas Carlyle au sujet de George Fox, le 

pauvre cordonnier  sans instruction. Sa vie de prédicateur itinérant 

fut tellement rude qu’il se fit ce fameux pantalon en cuir qui devint 

légendaire par la suite. Ce pantalon était connu dans tout le pays, 

George Fox (1624-

1691)   

LE "SECOUEUR" DE DIEU par 

Leonard Ravenhill 



76 
 

raconte l’historien Macauley. Au milieu du XVIIème siècle, les 

gens craignaient l’homme vêtu de ce fameux costume tout autant 

que les spectateurs du Jourdain craignaient, bien des siècles 

auparavant, l’homme qui avait la ceinture nouée autour de ses reins 

et qui se nourrissait de sauterelles et de miel sauvage. Et l’on 

pouvait légitimement dire que George Fox et Jean le Baptiste 

étaient des âmes sœurs. 

George Fox vit la lumière du jour en 1624 à Drayton-in-the-Clay 

dans le Leichestershire en Angleterre. Ses parents pieux 

appartenaient à l’Eglise d’Angleterre et s’efforcèrent d’élever leurs 

enfants dans la crainte du Seigneur. George fit son premier pas dans 

sa longue quête spirituelle à l’âge de 11 ans quand il livra son cœur 

au Seigneur. A partir de ce moment-là, il chercha toujours à vivre 

une vie honnête et droite. 

Les feux de la Réforme d’il y avait cent ans s’étaient éteints à 

l’époque. Parmi le clergé là-bas abondaient beaucoup d’éducation, 

de débauche et de confort. L’Eglise Protestante n’existait plus que 

par son nom, elle était morte en réalité. 

George Fox ne connut une relation personnelle directe avec Dieu 

qu’après l’âge de 19 ans. Ensuite, son âme fut remplie pendant un 

certain temps d’étranges désirs et de continuelles recherches de 

Dieu. Les chrétiens qu’il rencontrait ne possédaient pas ce qu’ils 

professaient. Il était si profondément attristé et désemparé par les 

exemples de leur hypocrisie qu’il pouvait passer des nuits entières 

à faire les quatre cent pas dans sa chambre et prier Dieu. Il chercha 

l’aide auprès des hommes mais n’en trouva point. 



77 
 

La famille de George ne savait pas quoi faire de lui. L’un disait 

gentiment que le mariage serait le remède à son esprit 

mélancolique. Un autre préférait penser qu’il devrait s’engager 

dans l’armée. Un troisième croyait que le tabac et le fait de chanter 

des psaumes lui apporteraient du réconfort. Il n’était pas étonnant 

que, dans ces conditions, notre âme en recherche pensait que ses 

conseillers étaient tous des "consolateurs fâcheux". Un certain 

homme, censé être expérimenté dans les choses de Dieu, parut "un 

tonneau vide" à George Fox. Alors qu’il recherchait conseil auprès 

d’un homme du clergé, Fox piétina par accident son parterre de 

fleurs ce qui lui valut de déclencher la fureur de son propriétaire. 

 

Ne trouvant pas d’aide de la part des hommes, Fox arrêta de 

chercher à cette source. Avec sa Bible comme guide, il commença 

à chercher de l’aide auprès du Seigneur seul. Lentement, la lumière 

commença à se lever sur lui. Il fut conduit à constater que seuls 

ceux qui étaient passés de la mort à la vie croyaient vraiment en 

Christ. Une fois pour toutes, Fox décida que "le fait d’avoir reçu 

une instruction à Oxford ou à Cambridge ne qualifiait pas ou ne 

rendait pas un homme apte à être un ministre de Christ." 

Vers l’âge de 23 ans, George Fox commença à prêcher les vérités 

qui lui étaient révélées. Il fut puissamment utilisé par Dieu. Il arriva 

ainsi à point nommé "pour sauver l’Eglise de la mort et du 

formalisme et le monde de l’infidélité". Il fut envoyé par Dieu pour 

appeler l’Eglise à une véritable adoration spirituelle. 

Fox commença à prêcher avec peu d’instruction, sans formation 

particulière et sans aucun avantage particulier de quelque nature. Il 



78 
 

prêchait tellement que les hommes en avaient des tremblements. 

Le nom de Quakers ("ceux qui tremblent") fut rattaché à Fox et à 

ses disciples à cause des tremblements des hommes, qui venaient 

pour se moquer mais restaient ensuite pour prier. Bien qu’il fît 

trembler les autres, aucun homme ne pouvait le faire trembler, lui. 

Pieds nus à travers la foule du marché de Litchfield en Angleterre, 

cet homme au costume en cuir élevait ses mains et sa voix pour 

crier : "Malheur à toi Litchfield, la ville sanguinaire! Malheur à 

Litchfield!" Il ne craignait ni les hommes ni les conséquences de 

ses discours. Au début, cela amusait la foule, puis cela la rendit 

grave, et enfin terrifiée. Voilà un homme dont le zèle était 

inextinguible. Il avait "entendu une voix". L’on avait beau le battre, 

le jeter en prison, se moquer de lui comme d’un fou. Il continuait à 

proclamer le message de Christ. Banni des églises, George Fox 

prenait une pierre comme chaire et prêchait aux foules dans les 

rues. Transféré de  sa  réunion de rue  en  prison, il  transformait  la  

prison  en  cathédrale pour proclamer les œuvres merveilleuses de 

Dieu. Il fut souvent trouvé en train de louer le Seigneur dans une 

cellule puante de prison. 

Qu’il ait à faire à un juge ou à un criminel, au Lord Protecteur ou à 

une servante de cuisine, Fox fut un témoin en flammes. "Il 

parcourait sans arrêt les Iles Britanniques," écrit un de ses 

biographes, "prêchant et protestant comme aucun autre homme ne 

l’avait fait avant lui. Dans sa prédication, il usa habits, chevaux, 

critiques, persécuteurs et finalement il s’usa aussi lui-même."A 

maintes reprises, Fox prophétisa des événements qui lui étaient 

révélés. Des visions lui venaient souvent. Une fois dans le 

Lancashire en Angleterre, pendant qu’il escaladait Pendle Hill, il 



79 
 

reçut la vision d’un réveil à venir dans cette région. Il vit  "la  

campagne  grouillant  d’hommes  qui  se  dirigeaient  tous  vers  le  

même endroit." J’ai moi-même participé à un culte dans la vieille 

maison de rencontre construite après la grande visitation de Dieu 

dans cette région. En personne, Fox était un homme fort avec de 

remarquables yeux perçants. Ses paroles étaient comme des éclairs. 

Son jugement était clair et sa logique convaincante. Son don 

spirituel  majeur était un discernement remarquable. Il semblait être 

capable de lire le caractère des hommes simplement en les 

regardant.  

Il assimilait les tempéraments des gens à ceux d’un lion, d’un 

serpent, d’un lion ou d’une guêpe. Il pouvait rencontrer une 

personne et dire : "Je vois l’esprit d’un renard rusé en vous." "Vous 

avez la nature d’un serpent." Ou encore "Vous êtes aussi vicieux 

qu’un tigre." Fox était bien en avance sur tous ses contemporains. 

Le grand secret de la puissance de Fox résidait dans sa foi en Dieu. 

Il commença pratiquement sans avantages mais il influença vite le 

monde entier pour Dieu. Son seul désir était l’avancement du 

royaume de Christ sur Terre. Au travers de son  influence,  

l’Angleterre,  l’Irlande  et  l’Ecosse  se  retrouvèrent  bientôt  en 

flammes. En 1661, plusieurs de ses disciples traversèrent les océans 

pour proclamer la vérité dans des pays étrangers. En 1664, il épousa 

Margaret Fell. Entre 1670 et 1673, il leva les voiles pour les Indes 

occidentales et l’Amérique du Nord. Bien qu’il y fût aussi 

persécuté, la parole se répandait. 

Jamais aucun réformateur religieux ou politique ne fut aussi 

souvent emprisonné que George Fox, et dans quelles prisons! Mais 

ces séjours en prison étaient des œuvres missionnaires. Au lieu 



80 
 

d’être confiné seul, il avait toujours avec lui une congrégation, et il 

faisait des convertis. Sa renommée se répandait et les gens venaient 

l’entendre par foules entières. 

Un gouverneur américain distingué, Livingston, fut justifié en 

donnant la haute opinion suivante à propos du "secoueur 

inébranlable" : George Fox, sans avoir reçu d’instruction humaine, 

accomplit davantage que tout autre réformateur de la chrétienté 

protestante en faveur de la restauration du Christianisme réel, 

primitif et  pur,  et  de  la  destruction  du  "professionnalisme  

ecclésiastique",  de  la superstition et des vains rites et cérémonies. 

Il nous a laissé l’exemple d’un service dévoué et sans crainte mais 

que peu, hélas, ont jamais tenté de suivre. "Il voyait l’enfer et le 

ciel, Dieu et le jugement avec une telle clarté qu’il était contraint 

de sortir à la bonne et à la mauvaise saison pour arracher les 

pauvres pécheurs de leur horrible destruction." Il faisait 

constamment des apparitions là où personne ne l’attendait, 

bloquant la route à l’enfer et montrant la route vers le ciel, tout cela 

parce qu’il était complètement délivré de la peur d’autrui et 

intraitable à l’égard de routines inutiles. 

Comme les villes à travers le monde d’aujourd’hui pourraient se 

mettre à trembler sous l’impulsion de travailleurs aussi remplis de 

Dieu et de foi, aussi détachés de leurs propres vie, intérêts et 

confort, et aussi déterminés à dépouiller le royaume du diable que 

ne l’était George Fox! Une fois que Fox eut saisi la vérité qu’il 

avait recherchée, sa vie spirituelle fut marquée d’un calme 

tranquille. Il n’eut pas des hauts et des bas. Sa vie fut pure, 

semblable à celle d’un enfant, véritablement cachée avec Christ en 

Dieu. Sa prédication était simple mais puissante. Il  est possible 



81 
 

qu’elle ait manqué d’éloquence et de clarté, qu’elle ait été faite de 

phrases entrecousues, qu’elle ait été pratiquement inintelligible. 

L’Esprit Saint n’en était pas moins présent dans tous les discours 

de Fox. Il excellait à la prière. L’oeuvre qui permit de connaître 

principalement Fox fut son journal. Ce livre, qui fut imprimé trois 

ans après sa mort, est l’un des livres les plus connus au monde, 

"riche par sa profondeur spirituelle, sa noble simplicité et sa force 

morale." C’étaient la présence de Fox et les paroles qu’il avait 

prononcées qui donnaient la profonde impression qui ressortait de 

son journal. 

George  Fox  s’éteignit  à  Londres  le  13  janvier  1691.  Si  jamais  

vous  allez  à Londres, rendez-vous à sa tombe exactement à 

l’opposé de l’église de John Wesley à City Road. En dépit de la 

mousse et de son âge, vous pourrez lire sur la pierre tombale " "Ci-

gît George Fox!" Il se trouve en bonne compagnie car près de lui, 

dans l’attente du jour dernier, reposent Suzanna la mère de John 

Wesley, Isaac Watts, Daniel Defoe et d’autres célébrités. George 

Fox, qui honora le Fils,   sera un jour honoré par Lui. Repose en 

paix, toi George le fidèle, le combatif! 

"Plus que toute autre chose, George Fox excellait à la prière. La 

profondeur de son esprit, la révérence et la solennité de son 

discours et de son comportement, la rareté et la plénitude de ses 

mots ont souvent frappé d’admiration les étrangers mêmes tandis 

qu’il les employait à apporter aux autres la consolation. Le tableau 

le plus terrible, le plus vivant d'un pasteur que j'aie jamais 

contemplé ou qui m'ait jamais fait un si fort effet, je dois le dire, 

était la prière de George fox. George Fox connut et vécut plus près 

du Seigneur que les autres hommes car ceux qui Le connaissent le 



82 
 

mieux ont davantage de raisons de s’approcher de Lui avec 

révérence et crainte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

 

 

 

 

 

Dieu   s'est efforcé de rétablir le vrai christianisme selon le 

modèle apostolique. L'Allemagne du 17ème  siècle fut justement 

la terre d’accueil de tels gens connus sous le nom des Piétistes. 

Les  Piétistes  languissaient  et  priaient pour voir l’Eglise 

rétablie dans sa pureté et sa puissance originelles.  

Le ministère de Philip Jacob Spener représente une voix 

prophétique matérialisant la vision et les rêves de ces fervents 

chrétiens. Spener, que l’on considère comme le père du piétisme, 

fut un homme tant de vision que de direction pratique. Il y a plus 

de 300 ans en arrière, Spener avait une bonne compréhension des 

besoins des  églises  et  de  la  façon  d’y  remédier.  Les  concepts  

que  l'on  considère aujourd'hui nouveaux et innovateurs dans 

beaucoup de cercles chrétiens furent déployés il y a bien longtemps 

par le vieux prophète allemand. 

Philip Jacob Spener, comme la plupart des piétistes du 17ème  

siècle, était un Luthérien. Spener était devenu profondément 

préoccupé par le fait que les enseignements de Luther avaient 

produit une Eglise à demi reformée seulement. L'Allemagne était 

remplie de chrétiens professants qui avaient été instruits dans la 

théologie académique du salut par la foi, mais qui manquaient 

pourtant des saints fruits de la foi. Spener s’aperçut que plusieurs 

Philip Jacob Spener  

(1635-1705)   

LA PRIERE FACONNE 

L'HISTOIRE par David Smithers 



84 
 

étaient dépourvus de toute trace de crainte mêlée d’amour et de 

dévotion pour le Seigneur Jésus. Un esprit de présomption était 

entré dans l’Eglise, amenant plusieurs à considérer la grâce de Dieu 

comme allant de soi. 

En 1670, Spener commença à rassembler des petits groupes de 

croyants qui, comme lui, n’étaient pas satisfaits d'une religion sans 

vie. Ils se réunirent dans le but d'étudier la Bible, de prier et de se 

prendre soin les uns des autres. "En peu de temps, ces réunions 

furent organisées partout dans la ville. Les personnes ayant le 

même souci d'édification spirituelle s’empressèrent ensemble de 

former des cellules qui promouvaient la piété chrétienne et une 

dévotion sérieuse." Spener ne considérait pas ces réunions comme 

une nouvelle église, mais comme une extension de la Réforme dans 

les églises de la Réforme. Ils encouragèrent la formation "des 

groupes de cellule," c'est-à-dire de petites églises dans l’Eglise. "Le 

piétistes du Pays-Bas furent les premiers à utiliser le terme de `huis 

Kerk' ou église de  maison  pour  désigner  leurs  réunions  de  

renouveau."  Dans  ces  réunions, Spener trouva le moyen 

d’exprimer les fardeaux de son cœur. Avec une grande ardeur , il 

prêcha la repentance, proclamant l'apostasie de l’Epouse de Christ 

par l’abandon de son premier amour. "De façon cohérente, il 

annonçait un message qui soulignait le commandement biblique 

d’avoir un caractère saint et une vie sainte."Spener était aussi un 

hardi défenseur de la doctrine luthérienne du sacerdoce des 

croyants. Les piétistes estimaient que l'on n'avait pas donné 

suffisamment aux laïcs dans l'Église l’occasion de s’impliquer dans 

la vie d’Eglise. Lors des réunions dans les maisons, tous les 

croyants eurent la possibilité d'exprimer leur cœur et de poser des 

questions. Spener apprit que "les croyants ne sont pas passifs dans 



85 
 

les questions spirituelles, mais ont la responsabilité de s’édifier 

dans la foi." Suite aux efforts  de  réveil  de  Spener,  il  fut  

sévèrement  diffamé  et  persécuté.  Il  fut littéralement transporté 

à travers l'Allemagne. Alors que Spener s’échappait de ville en 

ville, de nouvelles églises de maison dans la ville apparurent 

brusquement, ranimant l’Eglise Luthérienne sèche et formelle. 

Sans aucun doute, Philip Jacob Spener est un des grands 

revivalistes de l'Église, quoiqu'oublié. Bien qu'oublié, Spener nous 

a touchés à travers ceux-là même qu’il avait personnellement 

influencés. Ce fut le disciple de Spener, Francke, qui inspira le 

célèbre George Muller à pourvoir aux besoins des orphelins par la 

foi simple et la prière. Spener eut aussi un impact sur le jeune comte 

Zinzendorf avec son puissant enseignement et sa vision d'une 

Église Apostolique restaurée. Le comte Zinzendorf à son tour fut à 

la tête du grand effort missionnaire de la la Mission Morave 

d’évangélisation du monde. John et Charles Wesley comptaient 

parmi ceux qui furent gagnés à Christ par les Moraves. Le ministère 

de Spener impacta vraiment le monde dans lequel nous vivons. 

Le but de tous les efforts de Spener était que l'Église de son temps 

reflète la première communauté Chrétienne Apostolique. Qui 

parmi nous désire suivre l'exemple de Spener dans sa recherche de 

restauration d’une telle Église ? Désirons-nous nous dévêtir de nos 

traditions humaines complaisantes et de nos voies à moitié 

reformées ? Un tel empressement nous coûtera beaucoup plus que 

ce que nous comprenons, cependant à la fin il nous laissera avec 

moins de regrets. 

 



86 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

 

 

 

 

 

 "Seigneur, je ferai des efforts encore plus fermes pour cet enfant 

[John Wesley] que tu as sauvé si miséricordieusement. 

J'essaierai de lui transmettre fidèlement, pour qu'ils se gravent 

dans son cœur, les principes de Ta religion et de Ta vertu. 

Seigneur, donne-moi la grâce nécessaire pour mener à bien ce 

but avec sincérité et sagesse et bénis mes efforts en les 

couronnant de succès." - Susanna Wesley. 

"En beaucoup de choses, vous, ma mère, avez intercédé en ma 

faveur et vous l'avez emporté. Qui sait même maintenant si votre 

intercession pour que je renonce entièrement au monde a été 

couronnée de succès [ …]. Elle sera sans doute efficace pour 

corriger mon cœur comme elle le fut autrefois pour former mon 

caractère." - John Wesley écrivant à sa mère. 

D'après l'historien Lecky, c'est l'influence du Grand Réveil qui 

sauva l'Angleterre d'une révolution semblable à celle qui, à la 

même époque, laissa la France en ruines. Des quatre personnages 

qui se distinguèrent dans le Grand Réveil, c'est John Wesley qui 

joua le plus grand rôle. Jonathan Edwards, qui naquit la même 

année que Wesley, mourut trente-trois ans avant lui; George 

Whitefield, né onze ans après Wesley, mourut vingt ans avant lui 

et Charles Wesley prit une part active dans le mouvement pendant 

Susanna Wesley, la 

Mère de John et Charles 

Wesley  (1669-1742)   

UNE MERE PIEUSE QUI ENFANTA DES 

HOMMES DE REVEIL Compilé par ERM 

 



88 
 

dix huit ans seulement, alors que John continua pendant un demi-

siècle. Mais pour que la biographie de ce célèbre prédicateur soit 

complète, il faut y inclure l'histoire de sa mère, Susanna. En effet, 

comme l'écrivit un biographe : "On ne peut raconter l'histoire du 

Grand Réveil qui eut lieu en Angleterre au siècle dernier 

(XVIIIème) sans reconnaître à la mère de John et Charles Wesley 

une grande part de l'honneur mérité; non seulement en raison de 

l'éducation qu'elle inculqua profondément à ses fils, mais aussi 

pour la direction qu'elle donna au réveil." Avec une profonde 

admiration, Samuel Wesley écrivit ceci à ses enfants : "Vous savez 

ce que vous devez à l’une des meilleures des mères… par dessus 

tout pour ses doux et salutaires conseils et avis maternels qu'elle 

vous a souvent prodigués pour vous amener à la crainte de Dieu…" 

La mère de Susanna était la fille d'un prédicateur. Dévouée à 

l'œuvre de Dieu, elle épousa le célèbre pasteur, Samuel Wesley. 

Des vingt-cinq enfants de cette union, Susanna était la vingt-

quatrième. Au cours de sa vie, elle suivit l'exemple de sa mère, 

consacrant une heure, matin et soir, à prier et à méditer les 

Écritures. D'après ce qu'elle écrivit un jour, on se rend compte de 

la place que tenait la prière dans sa vie: "Loué soit Dieu pour toute 

journée où nous nous conduisons bien. Mais je ne suis pas encore 

satisfaite, parce que je ne profite pas beaucoup de Dieu. Je sais que 

je suis encore trop loin de lui; je désire tenir mon âme plus 

étroitement unie à lui par la foi et l'amour." 

Susanna Wesley vécut juste assez longtemps pour voir les fruits de 

son travail; deux mois avant sa mort, en juillet 1742, son fils John 

prêcha une série de messages de réveil dans leur ville natale 

d'Epworth, en Angleterre, aux foules les plus immenses que cette 



89 
 

région eût jamais vues. Le ministère en plein développement de 

John et Charles allait avoir un impact sur les générations à venir, 

leur ouvrant la voie à l’Évangile de Christ. Pourtant, leur succès 

était une bénédiction que Susanna n'était pas sûre que Dieu la 

laisserait apprécier dans cette vie ; mélangés à son bonheur, 

quelques souvenirs douloureux traînaient dans son esprit. En dix-

neuf ans, elle avait donné naissance à dix-neuf enfants, dont neuf 

moururent en bas âge - y compris deux paires de jumeaux. Un de 

ses bébés fut accidentellement étouffé par une bonne. Un autre 

demeura estropié pour la vie en raison d’un tragique accident. 

Susanna fit face à ses épreuves avec la foi en Dieu qu'elle avait 

reçue tout enfant encore. Elle était la plus jeune des vingt-cinq 

enfants, qui naquit en 1669, de la famille du Dr. Samuel Annesley, 

un puissant serviteur de Dieu bien connu. Ses parents étaient des 

ouvriers de Dieu pleins de grâce et inlassables dans Son œuvre, qui 

s’étaient soucié de rendre agréable le foyer durant toute leur vie. 

Le bureau de son père était un centre d'activités intellectuelles où 

beaucoup d'hommes renommés de l’époque discutaient sur les 

questions du moment. Susanna gardait toujours une oreille 

attentive aux discussions, car elle aimait apprendre. Elle eut la rare 

opportunité d’accéder à l’instruction comme peu de femmes de son 

temps pouvaient le faire, et elle en tira le meilleur profit. Son 

brillant esprit absorbait l'instruction que son père lui prodiguait. 

Susanna se rappelait ces jours-là avec tendresse, particulièrement 

sa croissance dans le Seigneur. Elle écrivit dans une lettre : "Je te 

dirai quelle règle j’observais quand j'étais jeune et trop attachée aux 

diversions enfantines : ne jamais passer plus de temps dans les 

simples loisirs dans une seule journée que dans des dévotions 



90 
 

religieuses personnelles." Elle était aussi jolie et captivante 

extérieurement qu'elle ne l’était dans son cœur, et le jeune Samuel 

Wesley le remarqua rapidement. Ils se marièrent le 11 novembre 

1688, quand Susanna eut dix-neuf. Mais quand elle l'épousa, elle 

n'avait pas prévu la vie difficile qu’ils allaient vivre. La première 

bataille fut d’ordre matériel. Du fait que Samuel était un ministre 

nouvellement ordonné dans l'Eglise d'Angleterre, il dut attendre 

d’être nommé pasteur des paroisses qui lui payassent un salaire 

suffisant. Par la suite, il fut nommé recteur à Epworth, une bonne 

position, mais entre-temps ils étaient submergés de dettes. Ce qui 

n’arrangeait guère la situation était que Samuel était un bien 

mauvais gestionnaire. Chaque tentative hasardeuse dans le 

domaine financier qu’il entreprenait tournait au désastre et les 

laissait encore plus pauvres qu'avant.  Coincée entre les enfants à 

élever  et  l’épreuve  des   maladies prolongées, Susanna ne pouvait 

pas beaucoup contribuer à compléter ses revenus. La générosité des 

amis et des défenseurs permit de subvenir à leurs besoins pendant 

les périodes les plus mornes. 

En dépit de son amour pour elle et de son engagement pour Christ, 

Samuel n’avait pas conscience de ses fautes. A certains moments, 

il était tyrannique et despotique à la maison. Une fois, après un 

désaccord mineur, il abandonna Susanna et leurs enfants pendant 

une année entière. Quelques fussent les circonstances, toutefois, 

Susanna était résolue à s'occuper de sa famille de la meilleure façon 

possible. Bien que leurs ressources fussent limitées, elle commença 

une école quotidienne pour ses enfants. Elle disait que son but était 

exclusivement "le salut de leurs âmes," et, par conséquent, 

l’instruction académique rigoureuse ne prit jamais la priorité sur 

l'instruction dans la Parole de Dieu. Chaque jour avant les cours, 



91 
 

elle se consacrait une heure pour la lecture des Écritures et pour la 

prière, et ensuite les conduisait à chanter des psaumes. 

Le biographe d'Arnold Dallimore note la chose suivante : "Susanna 

éduqua ses enfants à obéir, et ce faisant façonna richement leurs 

caractères." Chaque enfant avait des responsabilités distinctes, ce 

qui était une nécessité pour faire fonctionner un si grand ménage. 

Quand l’un d’eux était turbulent, Susanna réagissait avec une 

discipline appropriée. Bien que certains éducateurs d’enfants 

modernes critiquent les méthodes de Susanna, leur jugement à son 

égard est juste : jamais n’exerçait-elle une discipline excessive ou 

dure. Parce que Susanna voulait développer une relation 

personnelle avec chacun de ses enfants, elle programma un rendez-

vous privé avec chacun d'eux une fois par semaine en vue de les 

encourager. Ces liens de foi et d'amour les aidèrent à surmonter des 

difficultés et privations continuelles. 

Le célèbre commentateur de la Bible, Adam Clark, écrivit au sujet 

de Samuel et Susanna Wesley et de leurs enfants : « Je n'ai jamais 

rien vu ni jamais rien entendu de pareil à cette famille, à laquelle 

nous devons tant, et je ne sais pas non plus s'il en a existé de 

semblable depuis Abraham et Sara ou Joseph et Marie de 

Nazareth." Au foyer de Samuel Wesley, on n'omettait jamais le 

culte familial dans le programme de la journée. Quelle que fût 

l'occupation des membres de la famille ou des serviteurs, tous se 

réunissaient pour adorer Dieu. Lorsque son mari s'absentait, 

Susanna, le cœur enflammé par le feu du ciel, dirigeait les prières. 

On raconte qu'un jour, alors que l'absence de son mari se 

prolongeait plus que de coutume, trente à quarante personnes 

assistèrent au culte célébré dans la maison des Wesley et la faim de 



92 
 

la Parole de Dieu augmenta tellement que la maison se remplit de 

voisins qui vinrent assister à la réunion de prières. 

Susanna Wesley croyait que "celui qui ménage sa verge hait son 

fils" (Proverbes 13:24) et elle ne voulait pas entendre ses enfants 

pleurer. Grâce à cela, bien que sa maison fût pleine d'enfants, il n'y 

avait jamais ni scènes désagréables ni tapage au foyer du pasteur. 

Jamais aucun de ses enfants n'obtint ce qu'il désirait par les larmes 

dans la maison de Susanna Wesley. Pour Susanna, le jour de son 

cinquième anniversaire, chaque enfant devait apprendre l'alphabet, 

et tous, à l'exception de deux, accomplirent la tâche au moment 

fixé. Le lendemain de ses cinq ans, ayant maîtrisé l'alphabet, 

l'enfant commençait à apprendre à lire et ce, avec le premier verset 

de la Bible. 

Tout petits, les enfants, au foyer de Samuel Wesley et de sa femme, 

apprirent à assister fidèlement au culte. Dans aucun récit, on ne 

trouve des faits aussi profonds et émouvants que ceux que l'on 

raconte au sujet des enfants de Samuel et Susanna Wesley, car, 

avant même de pouvoir se mettre à genoux ou de savoir parler, on 

leur apprenait à rendre grâces pour leur nourriture par des gestes 

appropriés. Lorsqu'ils commençaient à parler, ils récitaient le Notre 

Père matin et soir; on leur apprenait en outre à prier pour d'autres 

choses selon leurs désirs […]. Arrivés à l'âge approprié, on 

attribuait à chaque enfant un jour de la semaine afin de pouvoir 

parler en particulier avec sa mère de ses "doutes et de ses 

problèmes. “Dans la liste, le nom de John figure le mercredi et celui 

de Charles le samedi. Pour chacun des enfants "son jour" devenait 

une journée précieux et mémorable […]. 



93 
 

Il est émouvant de lire ce que John Wesley, qui était le quinzième 

des dix-neuf enfants de Samuel et Susanna Wesley, vingt ans après 

avoir quitté la maison paternelle, disait à sa mère : "En beaucoup 

de choses, vous, ma mère, avez intercédé en ma faveur et vous 

l'avez emporté. Qui sait même maintenant si votre intercession 

pour que je renonce entièrement au monde a été couronnée de 

succès […]. Elle sera sans doute efficace pour corriger mon cœur 

comme elle le fut autrefois pour former mon caractère. Deux fois 

leur maison fut détruite par un incendie, et Dieu les sauva des 

flammes. Dans le deuxième incendie, John avait seulement cinq 

ans et fut piégé à l’étage. Ni Susanna ni Samuel ne pouvaient 

l'atteindre, mais ils l’entendaient crier de crainte. Ils se mirent à 

prier, et John apparut devant la fenêtre juste à temps pour être saisi 

avant que le toit ne s’effondrât. 

Après le sauvetage spectaculaire de John de l'incendie, sa mère, 

profondément convaincue que Dieu avait de grands projets pour 

son fils, prit la ferme résolution de l'éduquer pour servir et être utile 

à l'œuvre de Christ. Susanna écrivit dans ses méditations 

particulières : "Seigneur, je ferai des efforts encore plus fermes 

pour cet enfant que tu as sauvé si miséricordieusement. J'essaierai 

de lui transmettre fidèlement, pour qu'ils se gravent dans son cœur, 

les principes de Ta religion et de Ta vertu. Seigneur, donne-moi la 

grâce nécessaire pour mener à bien ce but avec sincérité et sagesse 

et bénis mes efforts en les couronnant de succès." Elle mit tant de 

constance à mettre en pratique sa résolution qu'à l'âge de huit ans, 

John fut admis à participer à la Cène du Seigneur. 

Ce qui suit, écrit par la mère de John, montre comment elle 

s'appliquait à "ordonner à ses fils et à sa maison après elle de garder 



94 
 

la voie de l'Eternel" (Genèse 18 :19). "Pour former l'esprit d'un 

enfant, la première chose à faire est de dominer sa volonté. Instruire 

son intelligence prend du temps et doit se faire progressivement, 

selon les capacités de l'enfant. Mais sa volonté doit être subjuguée 

d'un seul coup, et le plus tôt est le mieux […]. Ensuite on peut 

diriger l'enfant en faisant appel au raisonnement et à l'amour des 

parents, jusqu'à ce qu'il atteigne un âge où il peut faire usage de sa 

raison. “Peu avant de mourir à l'âge soixante-treize ans, Susanna 

écrivit à Charles pour décrire sa foi. Elle admettait que pendant des 

années elle avait lutté dans le doute et la confusion au sujet de son 

salut, mais que, finalement, elle eut la paix complète. "Quand 

j'avais oublié Dieu, c’était là que je m’apercevais alors qu’Il ne 

m'avait pas oubliée. Même dans ces moments-là, Il appliquait 

réellement, par Son Esprit, les mérites de la grande expiation à mon 

âme, me disant que le Christ mourut pour moi." Sa famille 

rassemblée autour de son chevet pendant sa maladie finale, elle 

prononça les paroles suivantes : "Mes enfants, dès que je serai 

libérée, chantez un psaume de louange à Dieu." Sur l’épitaphe de 

sa tombe, figurent, en partie, les mots suivant : "…Ci-gît le corps 

d’une chrétienne, échangeant la croix pour une couronne." 

 

 

 

 

 

 



95 
 

 

 

 

 Jonathan Edwards (1703 - 1758), atteignit la   

grandeur en tant que prédicateur-évangéliste 

américain, recteur d'une université, mystique et revivaliste. 

"Jonathan Edwards est non seulement le plus grand de tous les 

théologiens et philosophes américains, mais aussi le plus grand de 

nos auteurs du pré-19ème siècle." écrit Randall Stewart dans son 

livre American Literature and Christian Doctrine (Littérature 

Américaine et Doctrine Chrétienne). 

Voici un résumé concis de la vie d'Edwards de la plume habile de 

Perry Miller : "Jonathan Edwards fut l'un des cinq ou six 

principaux artistes de l'Amérique - qui par bonheur vint à 

travailler avec des idées au lieu de poèmes ou de romans. Il était 

beaucoup plus un psychologue et un poète qu'un logicien. 

Quoiqu'il ait consacré son génie à des sujets tirés du corps de la 

divinité (la volonté, la vertu, le péché), il les peignit à la manière 

du spectateur le plus excellent…" 

Pour nous, voir Jonathan Edwards monter en chaire aujourd'hui, 

une bougie dans une main et le manuscrit de son sermon dans 

l'autre, causerait un gloussé dans l'assemblée. Installés sur nos 

modernes sièges confortables faits de mousse dans nos églises, 

avec leurs allées tapissées et une musique de fond reposante, nous 

pouvons à peine appréhender la dignité de l'Eglise sans prétention 

de jadis où Edwards et d'autres tenaient captifs les cœurs et les 

esprits de leurs auditeurs. 

Jonathan Edwards (1703 - 1758)  

LA PRIERE FACONNE L'HISTOIRE 

par Leonard Ravenhill 



96 
 

Quand Jonathan Edwards "s'exprimait" dans l'Esprit, l'on oubliait 

son visage sans expression, sa voix sonore, ses vêtements sobres. 

Il n'était ni un lourdaud, ni un paresseux. Il était un cœur consacré 

qui avait pour désir d'impartir fidèlement la Parole de vérité. Mais 

en faisant cela, Edwards s'enflammait. Cependant à ses yeux, la 

recherche du sensationnel était tout anathème. Il n'eut jamais 

l'arrière-pensée dans aucune de ses prédications d'impressionner. 

L'érudition en feu pour Dieu est à mon avis la huitième merveille 

du monde. Edwards la possédait. 

La bouche d'Edwards a dû paraître comme une épée effilée à deux 

tranchants à ses attentifs auditeurs. Ses paroles ont dû avoir été 

aussi douloureuses à leurs cœurs et leurs consciences que le métal 

brûlant sur leur chair. Néanmoins, les hommes ont prêté attention, 

se sont repentis et ont été sauvés. "Connaître la terreur du Seigneur" 

(une chose apparemment oubliée à notre époque tant par la chaire 

que le banc des auditeurs), chérissait Edwards avec une sainte 

colère. Imperméable à toutes les conséquences d'une telle sévérité, 

il entonna ces paroles depuis sa chaire :  

"L'arc de la colère de Dieu est tendu et Ses flèches préparées 

sur la corde. La justice dirige la flèche sur votre cœur et tend 

l'arc. C'est uniquement le seul plaisir de Dieu (et celui d'un Dieu 

courroucé sans aucune promesse ou obligation du tout) qui 

empêche pendant un moment la flèche de s'enivrer de votre 

sang." 

Pour proclamer la vérité ainsi avec larmes et tendresse, il faut être 

un homme oint et donc intrépide et compatissant. Mais dans les 

cœurs et les esprits des auditeurs, il doit aussi y avoir eu un peu de 

grâce prévenante à l'œuvre. Sinon, les hommes se seraient rebellés 

face à ce sévère flot de puissance coulant sur leurs âmes. Comme 



97 
 

ce fut le cas, devant l'ouragan spirituel d'Edwards, la foule 

s'effondra. Certains tombèrent à terre comme terrassés. D'autres, la 

tête courbée, s'accrochèrent aux colonnes du temple comme s'ils 

craignaient de tomber dans les abyssales profondeurs de l'enfer.  

Edwards pleurait lorsqu'il prêchait. En cela, il était un parent dans 

l'âme du puissant Brownlow North du réveil qui eut lieu quelques 

années plus tard en Irlande en 1859. La loi divine du Psaume 126 

:6 n'a jamais été, ni ne peut jamais être abrogée : "Celui qui marche 

en pleurant, quand il porte la semence, revient avec allégresse, 

quand il porte ses gerbes."  

En tant que pasteur d'une des assemblées de la Nouvelle Angleterre 

les plus grandes, les plus riches et les plus socialement conscientes, 

Edwards avait une rare perception des besoins de son troupeau. Il 

avait aussi un cœur pétri d'une grande tendresse pour leur santé 

spirituelle. Rendons-nous dans les bois là où Edwards est seul avec 

son Dieu. Rampons derrière ce vieil arbre noueux et écoutons sa 

prière brisée :  

"Je sens une ardeur dans l'âme à ... être vidé et annihilé, couché 

dans la poussière et rempli de Christ seul, L'aimer d'un amour saint 

et pur, avoir confiance en Lui, vivre de Lui et être parfaitement 

sanctifié et rendu pur d'une pureté divine et céleste." 

Edwards était aussi un parent dans l'âme de George Whitefield, son 

contemporain. Le puissant américain Jonathan Edwards avait-il été 

suscité par l'apôtre anglais, Whitefield ? Les mouvements 

tonitruants de l'âme vibrante de Whitefield, qui s'abattirent alors 

comme une tempête à travers toute la Nouvelle Angleterre, avaient-

ils perturbé et défié la normalité de la vie de prédication d'Edwards 

? Ceci n'est pas une question rhétorique. On ne peut pas répondre à 

cela entièrement, mais il contient plus d'une graine de vérité. Nous 



98 
 

savons en réalité qu'après avoir rencontré le jeune George 

Whitefield, Jonathan Edwards changea son style de notes pour ses 

sermons. 

Il plut au Seigneur d'entraver Edwards dans son élan par un petit 

pastorat à Stockbridge, dans le Massachussets. Cet exil vit le jour 

à cause d'un différend avec un certain Monsieur Stoddard, qui avait 

administré le Repas du Seigneur à certaines personnes qui n'avaient 

pas rendu publique leur confession de foi en Jésus-Christ comme 

leur Sauveur personnel. Mais dans sa solitude, le brillant esprit 

d'Edwards prit son envol. Sa pensée longtemps incubée vint à la 

naissance. Ainsi, il est probable qu'il ait dit à Monsieur Stoddard 

ce que Joseph avait dit à ses frères : "Vous avez médité le mal 

contre moi ; mais Dieu l'a changé en bien." Le Seigneur de nouveau 

changea la colère de l'homme en louange à Son nom, car, à cette 

période, l'âme d'Edwards obtint la mesure "des mots". De sa plume, 

coula le meilleur de ses écrits. Edwards dort, mais son message 

parle toujours. 

Quand la mort avait depuis longtemps fait taire la voix de Milton, 

Wordsworth pleura : 

Milton, vous devriez être en vie en cette heure : 

L'Angleterre a besoin de vous ; 

Elle est un marais d'eaux Stagnantes. 

Nous pourrions paraphraser ces paroles ainsi : 

Edwards, vous devriez être en vie en cette heure : 

L'Amérique a besoin de vous : 

Elle est un marais (spirituellement) d'eaux stagnantes. 



99 
 

Une mince croûte, une très mince croûte de moralité, il me semble, 

empêche l'Amérique de s'effondrer complètement. Dans cette 

heure périlleuse, nous avons besoin d'une génération entière de 

prédicateurs comme Edwards.  

"O Eternel des armées, tourne-Toi de nouveau vers nous ; que Ta 

face brille sur nous, et nous serons sauvés."  

Mettez en contraste ce grand homme de Dieu avec ses 

contemporains. Je cite Al Sanders dans Crisis in Morality (Crise 

dans la Moralité) ! 

"Max Jukes, l'athée, vécut une vie impie. Il épousa une fille impie 

et de l'union il y eut 310 qui moururent pauvres, 150 qui furent des 

criminels, 7 qui furent des meurtriers, 100 qui furent des ivrognes 

et plus de la moitié des femmes qui furent des prostituées. Ses 540 

descendants coûtent à l'Etat un million et quart de dollars." 

"Mais, louange au Seigneur, cela fonctionne dans les deux sens ! Il 

y a le témoignage d'un grand homme de Dieu américain, Jonathan 

Edwards. Il vécut à la même époque que Max Jukes, mais il épousa 

une fille pieuse. Une investigation établit que sur 1394 descendants 

connus de Jonathan Edwards, 13 devinrent des présidents 

d'universités, 65 des professeurs de l'université, 3 des sénateurs 

aux Etats-Unis, 30 des juges, 100 des avocats, 60 des médecins, 75 

des officiers de l'armée et de la marine, 100 des prédicateurs et 

missionnaires, 60 des auteurs proéminents, un vice-président des 

Etats-Unis, 80 devinrent des fonctionnaires publics dans d'autres 

fonctions, 295 des diplômés de l'université, parmi lesquels il y eut 

des gouverneurs d'états et des ministres à l'étranger. Ses 

descendants ne coûtèrent à l'Etat pas un seul centime. "La mémoire 

du juste est bénie " (Proverbes 10 :7)." Pour nous, c'est la 

conclusion de tout le sujet.  



100 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 
 

 

 

 

 

 

 

"Si la valeur des hommes peut être mesurée par l'œuvre qu'ils 

ont accomplie, John Wesley ne saurait être considéré autrement 

que comme la plus grande figure qui ait paru dans l'histoire 

religieuse du monde depuis les jours de la Réformation." 

- LECKY, historien 

"La figure de Wesley est une des plus belles, et peut-être la plus 

belle, qui aient surgi dans le monde chrétien, depuis les temps de 

la Réforme. C'est une âme toute pénétrée du feu sacré et qui 

demande, sous une impulsion divine, à faire partager à un plus 

grand nombre possible de ses semblables, le bonheur dont elle 

jouit. Intelligence supérieure et bien nourrie des meilleures 

productions de l'esprit humain, il met toutes ses acquisitions au 

service de son céleste Maître, et ne les emploie que pour Lui 

gagner une multitude de disciples. Son dévouement est sans 

limites. Je ne vois personne dans l'Eglise des trois derniers 

siècles, qui ait déployé, dans un laps de temps aussi long, et avec 

une ardeur qui ne s'est jamais ralentie, une si merveilleuse 

activité. Et, bien que l'Eglise qu'il a fondée soit restée dans une 

couche peu élevée de la société, néanmoins le contrecoup de son 

œuvre s'est fait sentir sur la nation tout entière ; clergé anglican 

ou dissident, prélats, pasteurs et suffragants, tous en ont éprouvé 

John Wesley (1703-1791) 
LE TISON ARRACHE DU FEU 

par Orlando Boyer 



102 
 

les effets. Il les a forcés à devenir plus pieux, plus moraux, plus 

zélés, et par eux une nouvelle sève a circulé dans le corps national 

tout entier." - C. CAILLATTE, pasteur (Revue Chrétienne) 

A minuit, le ciel était illuminé par le reflet sombre des flammes qui 

dévoraient avec voracité la maison du pasteur Samuel Wesley. 

Dans la rue, les gens criaient " au feu ! au feu ! " Cependant, à 

l'intérieur, la famille du pasteur continuait à dormir tranquillement, 

jusqu'à ce que quelques décombres en flamme tombent sur le lit de 

Betty, l'une des filles du pasteur. L'enfant se réveilla en sursaut et 

courut vers la chambre de son père. Sans rien pouvoir sauver des 

flammes, la famille dut sortir de la maison en vêtements de nuit, 

par une température glaciale. 

La gouvernante, éveillée par l'alerte, sortit rapidement de son 

berceau le plus jeune des enfants, Charles. Elle appela les autres, 

insistant pour qu'ils la suivent et descendit les escaliers ; mais John, 

qui n'avait que cinq ans et demi, continua à dormir. 

A trois reprises, la mère, Susan Wesley, qui était malade, tenta en 

vain de monter les escaliers. Le père essaya deux fois, sans y 

parvenir, de traverser les flammes en courant. Conscient du danger 

imminent, il rassembla toute sa famille dans le jardin et tous 

s'agenouillèrent pour supplier Dieu de sauver John resté prisonnier 

de l'incendie. 

Pendant que la famille priait dans le jardin, John se réveilla et après 

avoir essayé en vain de descendre par les escaliers, il grimpa sur 

une malle qui se trouvait devant une fenêtre, où l'un des voisins 

l'aperçut. Celui-ci appela d'autres personnes et ils décidèrent de 

faire la courte échelle pour atteindre l'enfant. C'est ainsi que John 

échappa à la mort dans la maison en flammes, sauvé à peine 

quelques instants avant que le toit ne s'effondre avec fracas. 



103 
 

Les courageux voisins qui l'avaient sauvé, apportèrent le petit 

garçon à son père. " Venez, mes amis, s'écria Samuel Wesley en 

recevant son fils dans ses bras, mettons-nous à genoux et rendons 

grâces à Dieu ! Il m'a rendu mes huit enfants ; laissez la maison 

brûler ; j'ai assez de richesses ". Un quart d'heure plus tard, la 

maison, les livres, les documents et les meubles avaient disparu. 

Des années plus tard, dans une publication, parut le portrait de John 

Wesley, avec à ses pieds l'image d'une maison en flammes et, à 

côté, l'inscription suivante : " N'est-ce pas là un tison arraché du 

feu ? " (Zacharie 3 :2). 

Dans les écrits de Wesley, on trouve une référence intéressante à 

cet incendie historique : "Le 9 février 1750, pendant une veillée de 

prières, vers les onze heures du soir, je me souvins que c'était 

exactement le jour et l'heure où, quarante ans plus tôt, on m'avait 

arraché aux flammes. Je profitai donc de l'occasion pour relater cet 

acte de la merveilleuse providence divine. Les louanges et les 

actions de grâces montèrent vers le ciel et grande fut l'allégresse 

qui s'éleva vers le Seigneur ". La foule, tout comme John Wesley, 

savait pourquoi le Seigneur l'avait sauvé de l'incendie. 

D'après l'historien Lecky, c'est l'influence du Grand Réveil qui 

sauva l'Angleterre d'une révolution semblable à celle qui, à la 

même époque, laissa la France en ruines. Des quatre personnages 

qui se distinguèrent dans le Grand Réveil, c'est John Wesley qui 

joua le plus grand rôle. Jonathan Edwards, qui naquit la même 

année que Wesley, mourut trente-trois ans avant lui ; George 

Whitefield, né onze ans après Wesley, mourut vingt ans avant lui 

et Charles Wesley prit une part active dans le mouvement pendant 

dix-huit ans seulement, alors que John continua pendant un demi-

siècle. 



104 
 

Mais pour que la biographie de ce célèbre prédicateur soit 

complète, il faut y inclure l'histoire de sa mère, Susan. En effet, 

comme l'écrivit un biographe : " On ne peut raconter l'histoire du 

Grand Réveil qui eut lieu en Angleterre au siècle dernier (XVIIIème) 

sans reconnaître à la mère de John et Charles Wesley une grande 

part de l'honneur mérité ; non seulement en raison de l'éducation 

qu'elle inculqua profondément à ses fils, mais aussi pour la 

direction qu'elle donna au réveil ". 

La mère de Susan était la fille d'un prédicateur. Dévouée à l'œuvre 

de Dieu, elle épousa le célèbre pasteur, Samuel Wesley. Des vingt-

cinq enfants de cette union, Susan était la vingt-quatrième. Au 

cours de sa vie, elle suivit l'exemple de sa mère, consacrant une 

heure, matin et soir, à prier et à méditer les Ecritures. D'après ce 

qu'elle écrivit un jour, on se rend compte de la place que tenait la 

prière dans sa vie : " Loué soit Dieu pour toute journée où nous 

nous conduisons bien. Mais je ne suis pas encore satisfaite, parce 

que je ne profite pas beaucoup de Dieu. Je sais que je suis encore 

trop loin de lui ; je désire tenir mon âme plus étroitement unie à lui 

par la foi et l'amour ". 

John était le quinzième des dix-neuf enfants de Samuel et Susan 

Wesley. Ce qui suit, écrit par la mère de John, montre comment 

elle s'appliquait à " ordonner à ses fils et à sa maison après elle " 

(Genèse 18 :19). 

"Pour former l’esprit d’un enfant, la première chose à faire est de 

dominer sa volonté. Instruire son intelligence prend du temps et 

doit se faire progressivement, selon les capacités de l’enfant. Mais 

sa volonté doit être subjuguée d’un seul coup, et le plus tôt est le 

mieux […] Ensuite on peut diriger l’enfant en faisant appel au 



105 
 

raisonnement et à l’amour des parents, jusqu’à ce qu’il atteigne un 

âge où il peut faire usage de sa raison. " 

Le célèbre commentateur de la Bible, Adam Clark, écrivit au sujet 

de Samuel et Susan Wesley et de leurs enfants : “ Je n’ai jamais 

rien vu ni jamais rien entendu de pareil à cette famille, à laquelle 

nous devons tant, et je ne sais pas non plus s’il en a existé de 

semblable depuis Abraham et Sara ou Joseph et Marie de 

Nazareth. " 

Susan Wesley croyait que " celui qui ménage sa verge hait son fils " 

(Proverbes 13 :24) et elle ne voulait pas entendre ses enfants 

pleurer. Grâce à cela, bien que sa maison fût pleine d’enfants, il n’y 

avait jamais ni scènes désagréables ni tapage au foyer du pasteur. 

Jamais aucun de ses enfants n’obtint ce qu’il désirait par les larmes 

dans la maison de Susan Wesley. 

Pour Susan, le jour de son cinquième anniversaire, chaque enfant 

devait apprendre l’alphabet, et tous, à l’exception de deux, 

accomplirent la tâche au moment fixé. Le lendemain de ses cinq 

ans, ayant maîtrisé l’alphabet, l’enfant commençait à apprendre à 

lire et ce, avec le premier verset de la Bible. 

Tout petits, les enfants, au foyer de Samuel Wesley et de sa femme, 

apprirent à assister fidèlement au culte. Dans aucun récit, on ne 

trouve des faits aussi profonds et émouvants que ceux que l’on 

raconte au sujet des enfants de Samuel et Susan Wesley, car, avant 

même de pouvoir se mettre à genoux ou de savoir parler, on leur 

apprenait à rendre grâces pour leur nourriture par des gestes 

appropriés. Lorsqu’ils commençaient à parler, ils récitaient le 

Notre Père matin et soir ; on leur apprenait en outre à prier pour 

d’autres choses selon leurs désirs […] Arrivés à l’âge approprié, on 

attribuait à chaque enfant un jour de la semaine afin de pouvoir 



106 
 

parler en particulier avec sa mère de ses " doutes et de ses 

problèmes ". 

Dans la liste, le nom de John figure le mercredi et celui de Charles 

le samedi. Pour chacun des enfants " son jour " devenait une 

journée précieuse et mémorable […]. 

Il est émouvant de lire ce que John Wesley, vingt ans après avoir 

quitté la maison paternelle, disait à sa mère : "En beaucoup de 

choses, vous, ma mère, avez intercédé en ma faveur et vous l’avez 

emporté. Qui sait même maintenant si votre intercession pour que 

je renonce entièrement au monde a été couronnée de succès […]. 

Elle sera sans doute efficace pour corriger mon cœur comme elle 

le fut autrefois pour former mon caractère. " 

Après le sauvetage spectaculaire de John de l’incendie, sa mère, 

profondément convaincue que Dieu avait de grands projets pour 

son fils, prit la ferme résolution de l’éduquer pour servir et être utile 

à l’œuvre du Christ. Susan écrivit dans ses méditations 

particulières : "Seigneur, je ferai des efforts encore plus fermes 

pour cet enfant que tu as sauvé si miséricordieusement. J’essaierai 

de lui transmettre fidèlement, pour qu’ils se gravent dans son cœur, 

les principes de Ta religion et de Ta vertu. Seigneur, donne-moi la 

grâce nécessaire pour mener à bien ce but avec sincérité et sagesse 

et bénis mes efforts en les couronnant de succès. " 

Elle mit tant de constance à mettre en pratique sa résolution qu’à 

l’âge de huit ans, John fut admis à participer à la Cène du Seigneur. 

Au foyer de Samuel Wesley, on n’omettait jamais le culte 

domestique dans le programme de la journée. 

Quelle que fût l’occupation des membres de la famille ou des 

serviteurs, tous se réunissaient pour adorer Dieu. Lorsque son mari 



107 
 

s’absentait, Susan, le cœur enflammé par le feu du ciel, dirigeait les 

prières. On raconte qu’un jour, alors que l’absence de son mari se 

prolongeait plus que de coutume, trente à quarante personnes 

assistèrent au culte célébré dans la maison des Wesley et la faim de 

la Parole de Dieu augmenta tellement que la maison se remplit de 

voisins qui vinrent assister à la réunion de prières. 

La famille du pasteur Samuel Wesley était très pauvre, mais grâce 

à l’influence du duc de Buckingham, John fut admis dans une école 

à Londres. 

Ainsi, le jeune garçon, qui n’avait pas onze ans, quitta l’atmosphère 

de prière fervente pour affronter les disputes de l’école publique. 

Cependant, John ne se laissa pas contaminer par l’ambiance de 

péché qui l’entourait. 

A propos de l’influence que John en vint à exercer sur ses 

camarades d’école, on raconte qu’un jour, le portier, voyant que les 

élèves n’étaient pas dans la cour de récréation, se mit à leur 

recherche et les trouva dans l’une des classes, rassemblés autour de 

John. Celui-ci leur racontait des histoires édifiantes qui leur 

plaisaient davantage que la récréation. 

En parlant de cette époque, John Wesley écrivit : 

"Je prenais part à des choses que je savais être des péchés, même 

si elles ne faisaient pas scandale aux yeux du monde. Malgré tout, 

je continuais à lire les Ecritures et à prier matin et soir. Je 

considérais les points suivants comme les bases de mon salut : (1) 

je ne me jugeais pas aussi mauvais que mes semblables ; (2) je 

conservais le désir d’être religieux ; (3) je lisais la Bible, j’assistais 

aux cultes et je priais ". 



108 
 

Après avoir poursuivi ses études à l’école secondaire pendant huit 

ans, Wesley alla étudier à Oxford et y apprit le latin, le grec, 

l’hébreu et le français, mais son principal intérêt n’était pas de 

cultiver son intelligence. A ce sujet, il dit : "Je commençais à me 

rendre compte que le cœur est la source de la vraie religion […] je 

décidai donc de passer deux heures chaque jour seul avec Dieu. Je 

prenais part à la Cène du Seigneur tous les huit jours. Je me gardais 

de tout péché, tant en paroles qu’en actes. Ainsi, sur la base des 

bonnes actions que je faisais, je me considérais comme un bon 

croyant ". 

John s’efforçait de se lever tous les matins à quatre heures. Grâce 

à ses notes rendant compte de tout ce qu’il faisait dans la journée, 

il réussissait à organiser son temps, de façon à ne pas perdre un seul 

instant. Il garda cette bonne habitude presque jusqu’à son dernier 

jour. 

Alors qu’il faisait ses études à Oxford, un petit groupe d’étudiants 

avait pris l’habitude de se réunir tous les jours pour prier ensemble 

et étudier les Ecritures ; en outre, ils jeûnaient le mercredi et le 

vendredi, rendaient visite aux malades et aux prisonniers et 

réconfortaient les condamnés à l’heure de leur exécution. Tous les 

matins et tous les soirs, chacun passait une heure seule, à prier. 

Pendant les prières, ils s’arrêtaient de temps en temps pour vérifier 

s’ils priaient avec la ferveur voulue. Ils priaient toujours avant et 

après les cultes de l’église. 

Plus tard, trois des membres de ce groupe devinrent célèbres parmi 

les croyants : 

(1) John Wesley, qui fit peut-être plus que tout autre pour donner 

ses racines à la vie spirituelle, non seulement chez ses 

contemporains, mais encore de nos jours. 



109 
 

(2) Charles Wesley, qui devint l’auteur très célèbre d’hymnes 

évangéliques et 

(3) George Whitefield qui devint un prédicateur en plein air et avait 

le don d’émouvoir les foules. 

A cette époque, on ressentait l’influence de John Wesley dans toute 

l’Amérique, qui dure encore aujourd’hui, en dépit du fait qu’il y 

restât moins de deux ans, et que cette période de sa vie fût perturbée 

par le doute. Il répondit à un appel de venir prêcher l’Evangile aux 

habitants de la colonie de Géorgie, avec le désir de gagner son salut 

au moyen de bonnes œuvres. Il pensait que la vanité et l’ostentation 

du monde n’existaient pas dans les forêts d’Amérique. 

Pendant le voyage, sur le navire qui l’amenait en Amérique du 

Nord, il suivit, - pratique caractéristique de sa vie - avec d’autres 

personnes de son groupe, un programme de travail afin de ne pas 

perdre un seul instant de ses journées. Il se levait à quatre heures 

du matin et se couchait après neuf heures. Les trois premières 

heures de la journée étaient consacrées à la prière et à l’étude des 

Ecritures. Après avoir accompli tout ce qui était prévu au 

programme de la journée, il était si fatigué que ni le mugissement 

de la mer ni le roulis du bateau ne réussissaient à perturber son 

sommeil, bien qu’il dormît sur le pont, enveloppé dans une 

couverture. 

En Géorgie, la population entière se pressa en masse à l’église pour 

l’entendre prêcher. L’influence de ses sermons fut telle que dix 

jours plus tard, une salle de bal resta presque vide, alors que l’église 

se remplissait des personnes qui priaient et recevaient leur salut. 

Whitefield, qui débarqua en Géorgie quelques mois après le retour 

de Wesley en Angleterre, décrivit ainsi ce qu’il vit : “ Le succès de 



110 
 

John Wesley en Amérique est indescriptible. Son nom est très 

apprécié du peuple où il jeta des fondations que ni les hommes ni 

les démons ne pourront ébranler. Oh ! si seulement je pouvais 

marcher sur ces traces comme lui marcha sur les traces de Christ ! " 

Malgré tout, il manquait une chose très importante à Wesley, 

comme on le voit d’après les événements qui le poussèrent à quitter 

la Géorgie, et qu’il décrivit ainsi : 

“ Il y a presque deux ans et quatre mois que j’ai laissé ma terre 

natale pour aller prêcher le Christ aux Indiens de Géorgie, mais 

qu’ai-je découvert ? La chose à laquelle je m’attendais le moins : 

moi qui suis venu en Amérique pour convertir les autres, je ne me 

suis jamais converti à Dieu. " 

De retour en Angleterre, John Wesley se mit à servir Dieu avec la 

foi d’un enfant et non plus celle d’un simple serviteur. A ce sujet, 

voici ce qu’il écrivit : " Je ne me rendais pas compte que la foi nous 

était donnée instantanément, que l’homme pouvait passer 

directement des ténèbres à la lumière, du péché et de la misère à la 

justice et à la joie de l’Esprit Saint. J’étudiai les Ecritures sur ce 

point, en particulier les Actes des Apôtres. Je fus émerveillé en y 

trouvant presque uniquement des conversions instantanées ; 

pratiquement aucune aussi tardive que celle de Saul de Tarse." A 

partir de ce moment-là, Wesley commença à éprouver une plus 

grande faim et une plus grande soif de justice, la justice de Dieu 

par la foi. 

Il avait pour ainsi dire échoué dans sa première tentative de prêcher 

l’Evangile en Amérique parce qu’en dépit de son zèle et de sa bonté 

naturelle, le christianisme qui était le sien était quelque chose qui 

lui avait été enseigné. Mais la seconde étape de son ministère se 

distingue par un succès phénoménal. 



111 
 

Pourquoi ? Parce que le feu de Dieu brûlait dans son âme ; il était 

parvenu à un contact direct avec Dieu grâce à une expérience 

personnelle. 

Nous rapportons ici, selon ses propres paroles, l’expérience par 

laquelle l’Esprit Saint donna la preuve à son esprit qu’il était fils de 

Dieu, expérience qui transforma complètement sa vie : 

“ Il était près de cinq heures ce matin-là, lorsque j’ouvris le 

Nouveau Testament et tombai sur ces phrases : ‘ […] nous assurent 

de sa part les plus grandes et les plus précieuses promesses, afin 

que par elles vous deveniez participants de la nature divine (2 

Pierre 1 :4).’ Avant de sortir, j’ouvris le Nouveau Testament et je 

lus ces phrases : ‘Vous n’êtes pas éloignés du royaume de Dieu.’ 

[…] La nuit dernière, je me suis senti poussé à aller à Aldersgate 

[…] Je me sentis le cœur embrasé ; je me confiai au Christ, 

seulement au Christ, je crus dans le salut ; la certitude me fut 

donnée qu’il enlevait mes péchés et qu’il me sauvait de la loi du 

péché et de la mort. Je me mis à prier de toutes mes forces […] et 

je donnai témoignage à tous ceux qui étaient là de ce que je 

ressentais dans mon cœur ". 

Après cette expérience à Aldersgate, Wesley aspirait à recevoir des 

bénédictions encore plus grandes du Seigneur, comme il l’écrivit : 

"Je suppliais Dieu d’accomplir toutes Ses promesses dans mon 

âme. Peu de temps après, le Seigneur répondit en partie à ce désir, 

alors que je priais avec Charles, Whitefield et près de soixante-dix 

croyants à Fetter Lane". Les paroles suivantes sont également de 

John Wesley : "Il était près de trois heures du matin et nous 

persévérions dans nos prières (Romains 12 :12) lorsque la 

puissance de Dieu se manifesta de telle façon que nous nous 

sommes exclamés, sous l’effet d’une grande joie et nombre de ceux 



112 
 

qui étaient là tombèrent sur le sol. Puis, une fois atténuées la peur 

et la surprise que nous ressentions en présence de Sa majesté, nous 

nous sommes exclamés d’une seule voix : ‘Nous te louons, ô Dieu, 

nous t’acceptons comme notre Seigneur !’ " 

Cette onction du Saint-Esprit élargit considérablement les horizons 

spirituels de Wesley ; son ministère porta un nombre exceptionnel 

de fruits et il travailla sans interruption pendant cinquante-trois ans, 

le cœur empli de l’amour divin. 

Un pasteur prêche en moyenne cent fois par an, mais pour John 

Wesley, cette moyenne fut de sept cent quatre-vingts fois par an 

pendant cinquante-quatre ans. Ce petit homme, qui mesurait à 

peine un mètre soixante-six, qui pesait moins de soixante kilos, 

s’adressa à des foules énormes et ce, dans des conditions très 

difficiles. Lorsque les églises lui fermèrent leurs portes, il continua 

à prêcher en plein air. 

En dépit d’une apathie spirituelle presque générale chez les 

croyants et d’une vague de perversion et de crimes qui s’étendait 

dans tout le pays, des foules de cinq à vingt mille personnes 

affluaient pour écouter ses sermons. Il était chose courante au cours 

de ces cultes que les pécheurs se sentent la proie de telles angoisses 

qu’ils se mettaient à crier et à gémir. Si la confrontation avec Dieu 

sur leur lit de mort arracha des cris à de célèbres matérialistes, 

comme Voltaire et Thomas Paine, enfin convaincus, il n’est pas 

étonnant que des centaines de pécheurs se soient mis à gémir, à 

crier et soient tombés sur le sol, comme morts, lorsque l’Esprit 

Saint leur faisait sentir la présence de Dieu. C’est ainsi que des 

multitudes de mécréants se convertirent en de nouvelles créatures 

en Christ-Jésus pendant les cultes de John Wesley. Souvent, les 

auditeurs étaient transportés au comble de l’amour, de la joie et de 



113 
 

l’admiration, et ils avaient également des visions de la perfection 

divine et de l’excellence de Christ au point de rester plusieurs 

heures comme morts (Apocalypse 1 :17). 

Comme tous ceux qui envahissent le territoire de Satan, les frères 

Charles et John Wesley durent subir de terribles persécutions. A 

Morfield, les ennemis de l’Evangile mirent fin au culte en brisant 

la table sur laquelle John était monté pour prêcher, ils l’insultèrent 

et le maltraitèrent. A Sheffield, la maison s’écroula sur la tête des 

croyants. A Wednesbury, on saccagea les maisons, les vêtements 

et les meubles des croyants, les laissant exposés aux intempéries, à 

la neige et à la tempête. A maintes reprises, John Wesley fut lapidé 

et traîné comme mort dans la rue. Une fois, il reçut des soufflets 

sur la bouche et en plein visage et reçut des coups sur la tête qui le 

laissèrent couvert de sang. 

Mais la persécution de la part de l’Eglise en pleine décadence était 

sa plus grande croix. Ils furent dénoncés comme "faux prophètes", 

"charlatans", "imposteurs arrogants”, "fanatiques", etc. […] A son 

retour à Epworth, sa ville natale, John assista le dimanche au culte 

du matin et de l’après-midi dans l’église dont son père avait été le 

pasteur fidèle pendant de nombreuses années ; mais on ne lui donna 

pas l’autorisation de s’adresser à l’assistance. A six heures du soir, 

John, debout sur le monument qui marquait le lieu où était enterré 

son père, à côté de l’église, prêcha devant une assistance telle qu’on 

n’en avait jamais vu à Epworth, et Dieu y sauva beaucoup d’âmes. 

Quelle était la cause d’une telle opposition ? Les croyants de 

l’Eglise endormie prétendaient que cela était dû aux prédications 

de Wesley sur la justification par la foi et la sanctification. Les 

incroyants ne l’aimaient pas parce qu’il faisait lever les gens à cinq 

heures du matin pour chanter des hymnes. " Non seulement John 



114 
 

Wesley prêchait davantage que les autres prédicateurs, mais il les 

surpassait comme pasteur, exhortant et consolant les croyants, 

allant de maison en maison. 

Lors de ses voyages, il allait tantôt à cheval tantôt à pied, qu’il fasse 

beau temps, qu’il pleuve ou qu’il neige, alors que la plupart des 

prédicateurs se déplaçaient en bateau ou en voiture à cheval. 

Pendant les cinquante-quatre années de son ministère, il parcourut 

en moyenne plus de sept mille kilomètres par an, pour se rendre là 

où il devait prêcher. 

Ce petit homme qui parcourait sept mille kilomètres par an, trouvait 

cependant du temps à consacrer à la vie littéraire. Il lut au moins 

mille deux cents livres, la plupart alors qu’il voyageait à cheval. Il 

écrivit une grammaire d’hébreu, une grammaire latine, ainsi que 

d’autres de français et d’anglais. Il occupa pendant des années le 

poste de rédacteur d’une revue de cinquante-six pages. Le 

dictionnaire complet de la langue anglaise qu’il compila fut très 

populaire et son commentaire sur le Nouveau Testament est encore 

tiré à de nombreux exemplaires. Il écrivit une bibliothèque de 

cinquante volumes qu’il révisa et publia sous forme abrégée en 

trente volumes. Son livre sur la philosophie naturelle fut bien 

accueilli par le clergé. Il écrivit quatre volumes sur l’Histoire de 

l’Eglise. Il écrivit et publia un livre sur l’Histoire de Rome et un 

autre sur l’Angleterre. Il prépara et publia trois volumes sur la 

médecine et six livres de musique pour les cultes. Après 

l’expérience qu’il vécut à Fetter Lane, il écrivit avec son frère 

Charles cinquante-quatre recueils d’hymnes qu’ils publièrent. On 

dit qu’il écrivit en tout plus de deux cent trente livres. 

Cet homme au physique chétif écrivit peu avant ses quatre-vingt-

huit ans : "Jusqu’à mes quatre-vingt-six ans et même après, je n’ai 



115 
 

jamais ressenti la moindre indisposition propre à la vieillesse ; mes 

yeux ne se sont jamais voilés et je n’ai pas perdu ma vigueur." A 

soixante-dix ans, il prêchait devant un auditoire de trente mille 

personnes en plein air et était entendu de tous. A quatre-vingt-six 

ans, il fit un voyage en Irlande, où, en plus de prêcher seize fois en 

plein air, il fit cent sermons dans soixante villes. Un auditeur dit de 

Wesley : "Son esprit était aussi vif qu’à cinquante-trois ans, lorsque 

je l’ai rencontré pour la première fois." 

Il attribuait sa bonne santé à l’observance des règles suivantes : 

" (1) l’exercice constant et l’air pur; (2) au fait que jamais, malade 

ou en bonne santé, sur terre ou sur mer, il ne perdit une nuit de 

sommeil de toute sa vie; (3) sa faculté de dormir, le jour ou la nuit, 

lorsqu’il se sentait fatigué; (4) se lever depuis plus de soixante ans 

à quatre heures du matin; (5) l’habitude de prêcher toujours à cinq 

heures du matin pendant plus de cinquante ans; (6) au fait qu’il ne 

souffrit presque jamais ni de douleurs ni de découragement ni de 

maladie grave au cours de sa vie." 

Il ne faut pas oublier la source de cette vigueur que possédait John 

Wesley. Il passait au moins deux heures par jour en prière. Il 

commençait sa journée à quatre heures du matin. Un croyant qui le 

connaissait très bien écrivit à son propos : "Il considérait la prière 

comme la chose la plus importante de sa vie et je l’ai vu sortir de 

sa chambre, l’âme si sereine que cela se reflétait sur son visage qui 

resplendissait." 

Aucune histoire de la vie de John Wesley ne serait complète si on 

ne mentionnait pas les veillées de prière qui avaient lieu une fois 

par mois chez les croyants. Ces veillées commençaient à huit 

heures du soir et se poursuivaient au-delà de minuit, ou jusqu’à ce 

que l’Esprit Saint descende sur eux. Ces veillées se fondaient sur 



116 
 

les références faites par le Nouveau Testament à des nuits entières 

passées à prier. En effet, quelqu’un fit le commentaire suivant à ce 

sujet : 

“ Le pouvoir de Wesley s’explique par le fait que c’était un homo 

unius libri, c’est-à-dire, l’homme d’un seul livre, et ce livre était la 

Bible ". Wesley écrivit peu avant sa mort : "Aujourd’hui, nous 

avons passé la journée dans le jeûne et la prière pour que Dieu 

étende Son œuvre. Nous nous sommes retirés seulement après une 

nuit de veille dans laquelle le cœur de nombreux frères a reçu un 

grand réconfort." 

Dans son journal, John Wesley écrivit ce qui suit sur la prière et le 

jeûne : " Lorsque je faisais mes études à Oxford […], nous jeûnions 

le mercredi et le vendredi, comme le faisaient les premiers 

chrétiens partout. Epiphane (310-403) écrivit : ‘Qui ignore que les 

croyants du monde entier jeûnent le mercredi et le vendredi ?’ " 

Wesley poursuivit : "Je ne sais pas pourquoi ils choisirent ces deux 

jours-là, mais c’est une bonne règle et si elle était bonne pour eux, 

elle le sera aussi pour moi. Cependant, je ne veux pas faire croire 

que ces deux jours sont les seuls jours de la semaine où l’on peut 

jeûner, car il est souvent nécessaire de le faire plus de deux jours. 

Il est très important de rester seuls et en la présence de Dieu lorsque 

nous jeûnons et que nous prions, afin de pouvoir percevoir la 

volonté de Dieu et afin qu’Il puisse nous guider. Les jours de jeûne, 

nous devons faire tout notre possible pour nous tenir à l’écart de 

nos amis et des distractions, même si celles-ci sont permises en 

d’autres occasions". 

La joie qu’il ressentait à prêcher en plein air ne diminua pas avec 

la vieillesse ; le 7 octobre 1790, il prêcha ainsi pour la dernière fois, 

sur le texte : "Le royaume de Dieu est proche. Repentez-vous et 



117 
 

croyez à la bonne nouvelle." La Parole se révéla avec une grande 

force et les larmes de la foule coulèrent en abondance. 

Un par un, ses fidèles compagnons de lutte, y compris sa femme, 

furent appelés au repos mais John Wesley continua à travailler. A 

l’âge de quatre-vingt-cinq ans, son frère Charles fut également 

rappelé et John, assis devant la foule, se couvrit le visage de ses 

mains pour cacher les larmes qui coulaient. Son frère, qu’il avait 

tant aimé pendant si longtemps, était parti et il devait maintenant 

travailler seul. 

Le 2 mars 1791, alors qu’il allait avoir quatre-vingt-huit ans, sa 

carrière terrestre s’acheva. Toute la nuit précédente, ses lèvres 

n’avaient cessé de prononcer des paroles d’adoration et de louange. 

Son âme était inondée de joie devant les gloires du foyer éternel et 

il s’exclama : "Ce qu’il y a de mieux, c’est que Dieu est avec nous." 

Puis, levant la main comme un signe de victoire, il répéta à 

nouveau : " Ce qu’il y a de mieux, c’est que Dieu est avec nous." 

A dix heures du matin, entouré de croyants qui priaient autour de 

son lit, il dit : "Adieu" et comparut ainsi en la présence du Seigneur. 

Un croyant qui assista à sa mort, rapporta cet événement de la façon 

suivante : "Nous ressentions tous la présence divine ; il n’y a pas 

de mots pour décrire ce que nous vîmes sur son visage ! Et plus 

nous le contemplions, plus nous voyions reflété sur son visage un 

ciel indescriptible." 

On estima à dix mille le nombre de ceux qui défilèrent devant son 

cercueil pour voir le visage qui arborait un sourire céleste. En 

raison de la foule immense qui affluait pour lui rendre hommage, 

on fut obligé de l’enterrer à cinq heures du matin. 



118 
 

John Wesley naquit et grandit dans un foyer où il n’y avait pas 

abondance de pain. Par la vente de ses livres, il gagna une fortune 

qu’il utilisa pour la cause de Christ ; à sa mort, il laissa au monde : 

"deux cuillères, une théière d’argent, un vieux manteau " et des 

dizaines de milliers d’âmes sauvées en une époque de décadence 

spirituelle dramatique. 

La torche que l’on avait arrachée du feu à Epworth, commença à 

flamber avec intensité à Aldersgate et Fetter Lane et depuis lors, 

elle continue à éclairer des millions d’âmes dans le monde entier. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 
 

 

 

 

 

 

 

La dernière des treize colonies anglaises à être établie était la 

Géorgie. La colonie était en partie une entreprise philanthropique 

organisée par James Oglethorpe, destinée à donner à ceux qui 

étaient tombés dans des périodes dures un nouveau début dans une 

nouvelle terre. Parmi ceux qui contribuèrent à l'établissement de la 

première colonie, se dénombraient John et Charles Wesley, 

envoyés en 1735 comme missionnaires par la Société pour la 

Propagation de l'Évangile. Charles devait aussi servir de secrétaire 

au Gouverneur Oglethorpe. 

À bord du bateau qui naviguait vers l’Amérique et où se trouvaient 

les frères Wesley, il y avait aussi vingt-six allemand moraves. Tant 

John que Charles furent impressionnés par les hymnes chantés de 

ces chrétiens évangélistes et comprirent pour la première fois que 

chanter des hymnes pouvait être une expérience spirituelle. Charles 

tomba malade et resta en Géorgie seulement quatre mois ; John 

resta une année supplémentaire. En 1737, à Savannah, John 

imprima un Recueil de Psaumes et d’Hymnes destiné à l’usage 

dans ses assemblées. La moitié des chants avait été composée par 

Isaac Watts. La communauté n’était pas contente et un grand jury 

décida d’accuser Wesley d’avoir (parmi d'autres choses) "introduit 

Charles Wesley (1707-1788) 
LE CHOEUR DU REVEIL EVANGELIQUE 

Méthodistes dans la prison Newgate 



120 
 

dans l'Eglise ... des hymnes non autorisés. " John s’enfuit en hâte 

de la colonie avant que son cas ne fût traîné en justice. 

La voie de l'autodiscipline 

John et Charles Wesley vinrent d'une famille chrétienne ; tant leur 

père Samuel, qui était un ministre anglican, que leur mère Suzanne 

avait une forte et pieuse influence sur les garçons. Charles reçut 

son instruction à Westminster School, et entra dans l'église Christ 

Church à Oxford à l’époque où son frère aîné John partit aider dans 

l'église de son père. À Oxford, Charles organisa un "Club Saint" 

(Holy Club), où les membres se rencontraient chaque soir pour lire 

la Bible et prier. Charles et ses amis cherchèrent une méthode 

disciplinée d'amélioration spirituelle ; certains ridiculisèrent le 

groupe et les appelèrent "méthodistes" à cause de leurs manières 

méthodiques. John retourna plus tard à Oxford et devint le 

responsable du Club Saint que Charles avait organisé. 

  

La voie de la foi 

De retour à Oxford, après son bref séjour en Géorgie, Charles se 

retrouva face à face avec les revendications de Christ ; il reconnut 

que ses engagements religieux précédents avaient manqué de la foi 

simple en Christ qui caractérise le vrai christianisme. Le 21 mai 

1738 marque la date de la conversion de Charles et ce jour-là, il 

ouvrit sa Bible dans le Psaume 40 :3 :"Il a mis dans ma bouche 

un cantique nouveau, une louange à notre Dieu ; beaucoup l'ont 

vu, et ont eu de la crainte, et ils se sont confiés en l'Eternel." 

Charles avait en effet reçu un nouveau cantique et le jour suivant il 

commença son premier hymne, probablement "And Can It Be ? " 



121 
 

C'est l’expression d’une puissante et merveilleuse réjouissance 

dans la liberté trouvée en Christ : 

Longtemps mon esprit emprisonné était couché 

Attaché par des liens au péché et à la nuit de la nature; 

Ton œil a répandu le rayon vivifiant- 

Je me suis réveillé, le cachot souterrain a flambé avec la 

lumière; 

Mes chaînes sont tombées, mon cœur était libre, 

Je me suis levé, suis allé de l’avant et T’ai suivi. 

Apprendre au moyen des cantiques 

Ce fut là le premier hymne parmi plus de 6500 autres que Charles 

avait composés. Pendant des décennies un flot irrésistible de 

cantiques spirituels se déversait de lui. Charles Wesley, comme 

Martin Luther, croyait que les hymnes étaient un moyen 

d'apprendre la théologie. Il composa en moyenne trois hymnes par 

semaine. Ils couvraient chaque domaine de la théologie aussi bien 

que chaque période de l'année liturgique. 

Nouveaux cantiques pour les désespérés 

La conversion de John Wesley suivit bientôt celle de Charles et les 

deux frères devinrent d’ardents prédicateurs. Ils décidèrent que les 

masses non atteintes entendraient l'Évangile, donc ils prêchèrent 

partout - dans les champs en plein air, les prisons, aux mineurs de 

charbon à l’entrée des mines. Cette sorte de chose n’était pas 

accomplie uniquement dans des cercles d'église respectables 

d’Angleterre de cette époque-là. Mais le message et la musique de 

Wesleys atteignirent le prolétariat d’Angleterre désespéré, opprimé 

et souvent obsédé de gin et quelques historiens spéculent que le 

ministère des Wesley apporta un changement de si grande portée 



122 
 

qu'il est possible qu’il ait permis à l'Angleterre d'éviter une 

révolution sanglante comme celle survenue en France au cours du 

même siècle. 

En 1780, John publia un " Recueil d'Hymnes pour l’Usage des 

Gens Appelés Méthodistes " arrangés par catégories théologiques. 

Beaucoup d'hymnes avaient été composés par Charles. Dans la 

préface du recueil de cantiques, John célébra l'unicité du travail : 

" Dans quelle publication de cette époque trouvez-vous une 

description aussi complète et distincte du Christianisme 

Scripturaire ? Une telle déclaration des hauteurs et des 

profondeurs de la religion... Des directives aussi claires pour 

rendre notre appel et notre élection ... sûrs ? " 

Chanter des hymnes était très important pour le réveil évangélique 

du dix-huitième siècle ; les hymnes étaient le moyen tant 

d'exprimer sa joie que d'apprendre les vérités scripturaires. Les 

hymnes de Charles Wesley paraphrasaient souvent l'Ecriture Sainte 

ainsi que le Livre de Prière anglican. Ils étaient toujours pleins de 

louange et ils continuent de nous enrichir aujourd'hui. Il est difficile 

d'imaginer un recueil d’hymnes sans les hymnes de Charles Wesley 

" O for a Thousand Tongues to Sing" (Oh que n’ai-je mille voix), 

"Rejoice, the Lord Is King" (Réjouis-toi, le Seigneur est Roi), 

"Jesus, Lover of My Soul" (Jésus, Amant de Mon Âme) et "Hark, 

the Herald Angels Sing." (Ecoutez, les Anges Chantent). 

Remarque 

Charles travaillait avec des compositeurs pour faire correspondre 

convenablement les airs avec ses paroles. Beaucoup de sources 

musicales furent utilisées y compris des chœurs allemands, des 

mélodies classiques et populaires et des nouveaux airs des 

psaumes. Parce que les poèmes de Charles comprenaient plus de 



123 
 

30 modèles de métriques différents, une grande variété de mélodies 

était nécessaire. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 
 

 

 

 

 

 


